

# የቦታው ስም ቀራንዮ ትሙ።

በኢትዮጵያ ኦርቶዶክስ ተዋሕዶ ቤተ ክርስቲያን መንበረ ፓትርያርክ ጠቅሳፀ ቤተ ክህነት ጽ/ቤት በሲቃውንት ጉባኤ ታፀቶና ተመርምሮ፤ በሕዝብ ግንኙነት መምሪያ የተዘጋጀ

#### ዋና አዘጋጅ

መጋቤ ሰሳም ቀሲስ ሰሎሞን ቶልቻ

#### ም/አዘጋጅ

መጋቤ ዛβጣኖት ጌታባሰው ከድጣሱ

#### ኮምፒዩተር ጽሑፍና ዝግጅት

ሳዕከ ሰሳም ነቢዩ ኤልያስ

#### ግራፊክስ ዲዛይን

ተመስገኘ ቶጣስ

#### ትርጉም

መ/ሰ ቆሞስ ክባ ቃሰጽድቅ ሙስጌታ (ጾ/ር) መምህር ክካሰወልድ ተሰጣ (ጾ/ር) መምህር ጻጓኤል ሰዩፈ ሚካኤል

#### ፎቶግራፍ

መልከከ ሰሳም ከባ ኪሮስ ወልደከብ

#### ኅትመት

ት**ጓ**ሣኤ ዘጉባኤ ጣተሚያ ቤት

#### 900-66

| የመጽሔቱ መልስክት 02                              |
|---------------------------------------------|
| የብፁዕ ወቅዱስ አቡነ ጣትያስ አባታዊ መልስከት04             |
| የብፁዕ ጠቅሳዩ ሥራ አስከያ <b>ጅ</b> መ <b>ሰ</b> አክት0′ |
| የብፁዕ የቅዱስ ሲኖዶስ ዋና ጸሓፊ መሰስከት 10              |
| የመ3ፈሳዊ ዘርፍ ምክትል ሥራ አስኪያጅ መልእክት 12           |
| የኢካኖሚና ሚኅበራዊ ዘርፍ ምክትል ሥራ አስኪያጅ መልእክት 14     |
| መስቀሰ ኀፀሳችን ነው                               |
| መስቀል በኦርቶዶክስ ተዋሕዶ ቤተ ክርስቲያን ሲቃውንት 22        |
| የቦታው ስም ቀራጓዮ ነው!                            |
| የመስቀል በዓል አከባበር ታሪክ በኢትዮጵያ36                |
| ነገረ መስቀል ከመ3በረ ጸባዖት  ስከ ቀራንዮ40              |

© መስከረም ፲፯ ቀን ፫፻፲፯ ዓ.ም አጻስ አበባ÷ ኢትዮጵያ



#### የመጽሔቱ መልእክት

## የመስቀስ ፍቅር የገባቸው ምን ሠሩ?

የመስቀሱ ፍቅር የገባቸው ቅዱሳን ሐዋርያት ኋሳም በእግረ ሐዋርያት የተተኩ ቅዱሳን ሁሱ የመስቀሱ ፍቅር ሲገባቸው ምን ሠሩ? እኛንስ የመስቀሱ ፍቅር እንዴት ይግባን?

"ዘኢየጥብዐ ወዘኢነሥአ መስቀሰ ሞቱ ወዘኢተሰወኒ ድኅሬየ ኢዩደሱ ሲተ ወኢዩክል ዩፀመደኒ" "መስቀሱጓም የጣዩዝ በኋሳዬም የጣዩከተሰኝ ሰእኔ ሲሆን አዩገባውም" (ጣቴ.10:38)

የዚህ ኃዩስ ቃል ጥሪ አገልጋዩ ሰሆነ ብቻ ሳዩሆን በክርስቶስ ሰዳነ ሁሉ መስቀሰን መሸከም ዩጠበቅበታል። እያንጻንዱ አገልጋዩ ሆነ ምእመን ዕሰተ ዐርብን እያሰበ ሲሸከመው የሚገባው መስቀል አሰው። መስቀሱን መሸከጣችንን በዕሰት የኑሮ ሕዩወት ልናየው የገባል። ዩህም የመስቀሱን ፍቅር በጣሰብ በኑሮ በመተርጎም ነው። የክርስቶስ መከራ መስቀሱ በራስ ቅሳችን ውስጥ እንደተሰቀሰ ልንቆጥረው ዩገባል። ጌታ የተሰቀሰበት ጎልጎታ የራስ ቅል ሥፍራ ነውና። የራስ ቅል ሥፍራ ሲባል የመስቀሱ መከራ የክርስቶስ ፍቅር በራስቅሳችን ውስጥ ተስሎ እንዴኖር ነው።

እርሱ የተሰቀሰው እና ነ ከወደቅ ነበት ለያነሳን ሰቤዛነት ነው። የመስቀስ ምሥጢር ፍፁም ቤዛነት ነው። ሰው ከወደቀበት ሰመነሳት /ተዘክሮተ መስቀሰ / መስቀሱን ጣሰብ በዓዩነ ሕቢና ተስሎ ጣየት вገባዋል። የጣስተዋል ጸጋቸው ተገፍፎ እዚም የጋረጻቸው የገባትያ ሰዎች በዓዩነ ሕሊናቸው ፊት ክርስቶስ እንደ ተሰቀሰ ሆኖ ተስሎ በአሰጣየታቸው ተገስጸዋል። ገላ 3÷1 እናም የመስቀሱ ፍቅር ሲገባን ከመሰያየት ከአዚም ግርጾች ተብቀን ዘወትር ክርስቶስ ስለ አና በሕሊናትን ተሰቀሱ ፍቅረ በልባትን ተስሎ አናየዋሰን። የመስቀሱ ፍቅር የገባቸው መስቀሱን ያሸከጣሱ፤

መስቀሰን መሸከም! የመስቀሱ ፍቅር ስንሰ ሰሰው ሰጀት ቤዛነት ዋጋ የተከፈሰበትን የክርስቶስን መከራ ማሰብ ነው። ስሰመስቀሱ ፍቅር ስንነሳ የመስቀሱን መከራ እንሸከጣሰን። ዛሬ የመስቀሱ መከራ የተባሱት እንደጥንቱ በመጋዝ መሰንጠቅ፣ በሰዩፍ መታረድ፣ በእሳት መቃጠሰ ብቻም እዩደስም። ዛሬ የመስቀሰ መከራዎች ወዩም ፈተናዎት ክርስቶስ ድል የነሳቸው ናቸው። እነዚህም፡- ዝሙት፣ ርኩሰት፣ ጣእት ጣምሰክ፣ ሚርት፣ ጥሰ፣ ክርክር፣ ቀናት፣ ቀጣ፣ አድመኝነት፣ ስካር፣ ዘፋኝነት፣ መሰያየት በሕጠቃሳዩ ቅዱስ ጸውሱስ ሰገሳትያ ሰዎች እንደጻፈው የሥጋ ፍሬን ድል መንሳት የዚህ ዘመን መስቀሳችን ነው። የመስቀሱ ፍቅር ሲያድርብን የሥጋ ፍሬዎችን ድል በጣድረግ በመስቀሱ ኃዩል የመንፈስ ፍሬዎች እናፈራሰን። እነሱም፡ - ፍቅር፣ ደስታ፣ ሰሳም፣ ትዕግስት፣ ቸርነት፣ በጎነት፣ እምነት፣ የዋህነት፣ ራስን መግዛት፣ መተሳሰብ ናቸው።

የመስቀሱ ፍቅር ሲገባ3 በዋ3ኛነት ጌታ የተናገሪቸው የወርቃጣው ሕግ ፈጻሚዎች ስ3ሆናሰ3። ወርቃጣው ሕግ ም3ድ3 ነው ? ‹‹በከ3ተ ሳዩ ሲደረግብህ የጣትፈልገው3 ነገር በሴሳው ሳዩ ከታድርግ›› ( ጣቴ. 7:12) የመስቀሱ ፍቅር የገባው ሰዚህ ቃል ተገዠ ነው። የዛዩጣኖት መሠረትም ሰውን መውደድ ነው። ሰው ወንድሙን ከወደደ አዩሰርቅም፣ አዩዋሽም፣ አዩገድልም፣ አየመነዝርም። ምክንያቱም ወንድሙን የወጻልና በእርሱ ሳዩ እነዚህ እንጻደረግበት ስሰጣዩፈልግ በሴሳውም ሳዩ አየደርገውም። የወርቃጣው ሕግ ተገዠ የምንሆነው የመስቀሱ ፍቅር ሲገባን ነው። በመስቀሱ ዘሰዓሰጣዊ ፍቅር ተገልጸበታል።

በከጠቃሳይ ዛሬ በሀገራችንና በመሳው ዓሰም የመስቀልን በዓል ስናከብር የመስቀሱን ፍቅር ተረድተን ሲሆን ይገባል። ታዲያ መስቀል ከምሮ፣ ደምቆ፣ ከብቦና ፈክቶ በሚከበርበት ታሳቅ ሀገር ስደት፣ መገዳደልና ከፈና፣ ጠብ፣ ክርክር፣መፈናቀል፣ ሰሳም ጣጣት ወዘተ በዝተና ሰሳም የሰጣይ ያክል ርቆን በዓለ መስቀልን ስናከብር የመስቀሱ ፍቅር ገብተናል ወይ? ብለን ራሳችንን ልንጠይቅ ይገባል?

የመስቀሱ ፍቀር ሲገባን ክርስቶስ በሕሊናችን ተሰቅሎ እናየዋሰን። (ገሳ 3÷1) የመስቀሱ ፍቀር ሲገባን የሥጋ ፍሬን አሸንፈን የመንፈስ ፍሬን አናሳድጋሳን። (ገሳ 5÷22)

የመስቀሱ ፍቅር የገባቸው ክርስቶስን የየታል ቅዱስ እስጢፋኖስ በድንጋይ ሲወገር ሰጣይ ተከፍቶ ክርስቶስን አየው። የመስቀሱ ፍቅር በድንጋይ አስወግሮ የክርስቶስን ፊት ያሳያል ፣የመስቀሱ ፍቅር ሲገባን የድኅነት ዓሳጣ (መጨበጫን) እንይዘሰን፣ ገነትን መንግሥተ ሰጣያትን በተስፋ እናያሰን፣ ትክክስኛውን የመጻን መንገድ እንይዘሰን፣ ይህ ብቻም አይደሰም የመስቀሱ ፍቅር ሲገባን ክርስቶስን ሰጣግንት እንናፍቃሰን። ልሄድ ከአንተ ጋር ልኖር እናፍቃሰሁ (ፊል.1:20-23) በአውነትም ደስ ብሎን በሞት መንገድ ወደ ክርስቶስ አንሄዳስን።

በከጠቃሳይ የመስቀሰ ትርጉምና የመስቀሰ ፍቅር ካሰገባን መስቀሰና ማከበራችን ብቻ በቂ አይደሰም፤ ገብተን ሰናከብር ይገባል። በዓሰ መስቀሰ ዛሬ እንደ ሀገርም፣ እንደ ቤተክርስቲያንም፣ እንደ ዓሰምም በምድራችን ሳሰው ፈተና ሁሱ ገብተን ከአከበርነው ብቸኛው መፍትሔና መሰስ ሰጪ በዓሰ ነው።

ይህ የ2018 ዓ.ም የበዓስ መስቀሰ መጽሔት ቤተክርስቲያና በክብት ሰቃው3ት ተጽፎ በሰቃው3ት ጉባኤ ታዩቶና ተመርምሮ የተዘጋጀ ሰዩ መሰዕክትና ትምህርት ያሰው መጽሔት ነው። መጽሔቱ ከወረቀት ጎትመት በተጨጣሪ በቤተ ክርስቲያና የጻ፯ታስ ሚጻያዎች ስለተቀመጠ እንድታነቡት በእግዚአብሔር ፍቀር ማሳሰብ እንወዳሰን። በዓሉን የመስቀሱ ፍቀር ገብቶን እንድናከብረው አምሳካችን ይርዳን።

የኢትዮጵያ ኦርቶዶክስ ተዋሕዶ ቤተ ክርስቲያን ሕዝብ ግንኙነት መምሪያ







# የብፁዕ ወቅዱስ ፓትርዖርክ ከባታዊ መፅክክት

(ኤፌ. ፪÷፲፫:፲፮)



ክርስቶስ ከመስቀሱ በፊት በዴል የወለደው ጥል በሕግዚአብሔርና በምድር ላይ በሚኖሩ ፍጡራን፥ በተለይም በሕግዚአብሔርና የበደሱ ምክንያት በሆነው የሰው ልጅ መካከል ጥል ሰፍኖ ነበር፤ ጥሎ አግዚአብሔርንና ሰውን ሰማያውያንና ምድራውያንን በሙሉ የለያየ ነበር። ሕግዚአብሔርና ሰው ተለያዩ ማለት፥ ሰው ከሕግዚአብሔርና የሕግዚአብሔር ከሆነው ክብርና ሕይወት ተለየ ማለት ነው። ትልቁ ቅጣትና አደንኛው ምትም ይህ ነው።

አዳምና ልጆቹ የበደል ቅጣት ተሸካሚዎች በመሆናቸው በዚህ ዓለም የሚደርስባቸው ሞተ ሥጋ ሳይበቃ በነፍሳቸውም የእግዚአብሔር ወደ ሆነው ገነተ ተድላ ሳይሆን ወደ መካነ ኩነኔ ማለትም ወደ ቅጣት ስፍራ ይወረወሩ ነበር። ምክንያቱም ከእግዚአብሔር የተለየ ፍጡር የእግዚአብሔር ወደ ሆነው ገነተ ተድላ መግባት አይችልምና ነው። ይህንንም እውነት በቅዱስ ወንጌል ተጽፎ የሚገኘው የባለጸጋውና የደሃው ስፌር ልዩነት ያስረዳናል። (ሉቃ. ፲፮፥፲፱-፴፩)

የስው ልጅ በዚህ ሁኔታ ከእግዚአብሔርና የእግዚአብሔር ከሆነው ነገር ተለይቶ ለአምስት ሺሕ አምስት መቶ ዘመናት ያህል ኖሮአል። ክብርና የክብር ክብር ይድረሰውና፥ እግዚአብሔር አምሳካችን በዚህ ረጅም ዘመን ሰውን ያለ ተስፋ አልተወውም፤ ይልቁትም የተስፋ ቃሉን በነቢያት በኩል በየዘመት አየገለጸ ሰውን ያጽናናው ነበር፤ የተስፋው ጭብጥ ይዘትም እግዚአብሔር ሰውን በመሲሉ ቤዛዊ ደም እንደሚያድነው የሚያመለክት ነበር።

ሕግዚአብሔር ዓለምን የሚያድንበት ዘመን ሲደርስ አንድያ ልጁን ወደ ዓለም ላከው። ሕርሱም ከሥጋችን ሥጋ ከነፍሳችን ነፍስ ነሥቶ ሰው ሆነ፤ በዚህ ዓለም ተገለጠ። ይህም ማለት ከሦስቱ አካላት አንዱ አካል ሕግዚአብሔር ወልድ ከሕመቤታችን ከቅድስት ድንግል ማርያም ከሥጋዋ ሥጋ ከነፍስዋ ነፍስ ነሥቶ አንድ አካል አንድ ባሕርይ ሆነ ማለት ነው።

በዚህ ተዋሕዶ የተወሰደ ወልደ አግዚአብሔር ወልደ ማርያም ኢየሱስ ክርስቶስ የሰው ልጅን በቤዛዊ ሞቱ ሊያድን በዚህ ዓሰም እየተመሳሰስ ነገረ ድኅነተ ሰብእን አስተማረ። የእግዚአብሔርነትንና የሰውነትን ሥራ ባለመለያየት፥ ባለመጠፋፋት፥ ባለመቀሳቀልና ባለመሰዋወጥ አንድ ሆኖ ሥራ። በሴሳ አባባል፥ በተዋሕዶው ለፍጡራን የማይቻሉ ተአምራትን በማድረግ እግዚአብሔርም ሰውም እንደሆነ አሳየ፤

የእግዚአብሔር *መንግሥት*ና የድኅነት መንገድ ምን እንደሆነ ሰሰው ልጆች በምልአት አስተማረ።

በመጨረሻም ስለ ዓለም ድኅነት ሲል በሪፀ መስቀል ተሰቅሎና ቤዛዊ ደሙን መሥዋዕት አድርጎ በማቅረብ በበደላችን ከመጣብን የሞት ቅጣት አዳነን። በፌስሰው ደሙ ቅጣታችንን በእኛ ፋንታ ተቀብሎ በሞተበት ቅዕበት የሞት ቅጣት የዕዳ ደብዳቤያችን ተቀደ፤ ገነተ ተድላም ተከፈተ፤ ወደዚያ እንድንገባም ተፌቀደ። ‹‹ዛሬ ከአኔ ጋር በንነት ትሆናለህ›› የሚለውን ታላቅ የምሥራች በመስቀሉ ላይ ሆኖ ለሁላችን አበሠረን። በመሆኑም በፌስሰው ደሙ ለዋጀን ወይም ለንዛን ለኔታችን ለኢየሱስ ክርስቶስ ክብርና ምስጋና ይሁንና፤ ዛሬ እንደ ብልሁ ወንበዴ ‹‹ጌታ ሆይ፥ በመንግሥትህ ስትመጣ አስበን›› አያልን በአምነት ለምንጸልይ ስዎች የሚጠብቀን መካነ ኩነኔ ሳይሆን መካነ ዕረፍት ነው።

እኛ ክርስቲያኖች በዓለ መስቀልን እጅግ በደመቀ ሃይጣኖታዊ ሥነ ሥርዐት የምናከብረው ከመካካ ኩነኔ አውጥቶ ወደ ቀደመው ርስታችን ወደ ገነተ ተድላ የመለሰን ስለሆነ ነው። ለዚህም ነው ‹‹መስቀል መልዕልተ ኩሉ ነገር -- መስቀል ከሁሉም ነገር በላይ ነው›› በማለት አባታችን ሊቁ ቅዱስ ያሬድ ዘምሮ የሚያዘምረን። ቅዱስ መስቀልን ስናስብ በዋናነት ክርስቶስን፥ የክርስቶስን ፍቅርና ነገረ አድጎኖቱን እናስታውሳለን። ቅዱስ መስቀሉን የምንሳለመውና የምናከብረውም በትእምርተ መስቀሉ ውስጥ በምሥጢረ እምነት ላለው መድጎኔ ዓለም ክርስቶስ ነው።

የአንድን ሀገር ሰንደቅ ዓላማ ማክበር ማስት የሀገሩን ሕዝብ ማክበር ማስት እንደሆነ ሁሉ፤ ትእምርተ መስቀሉን ማክበር ማስት ክርስቶስን ማክበርና መሳለም ማስት እንደሆነ ሲሠመርበት የሚገባ ሐቅና እውነት ነው። የቅዱስ መስቀልን ነገር ጠለቅ አድርንን ስናስተውለው ውስጠ ምሥጢሩ ይቅርታን፥ ዕርቅን፥ መዳንን፥ ሰላምን፥ አንድነትን፥ አብሮነትንና በደል መተውን ፍንትው አድርጎ ያሳየናል።

ቅዱስ መስቀልን ማክበራችን፥ መውደዳችንና መሳለማችን ተገቢ ነው። ይሁንና መውደድ ብቻ ሳይሆን፥ በራሱ የቅዱስ መስቀልን በረከት በምልአት አንድናንኝ መውደዳችን በተግባር መገለጽ መቻል አለበት። ለቅዱስ መስቀል የምናደርገው ፍቅርና ክብር በቀጥታ ለእግዚአብሔር የሚደረግ ፍቅር እንደሆነ ልብ ብለን እናስተውል። ለእግዚአብሔር የሚደረግ ፍቅር ደግሞ በሙሉ ነፍሳችን፥ በሙሉ ልባችን፥ በሙሉ



ዕውቀታችንና በሙሉ ኃይላችን መደረግ እንዳለበት ራሱ ባለቤቱ ነግሮናል። እውነቱ ይሄ ከሆነ መስቀሉን ስንወድ የመስቀሉን መልእክት በሥራ ለመተርጕም በቁርጠኝነት በመነዛት መሆን አለበት። በቅዱስ መጽሐፍም በተግባርም እንደተገነዘብነው የመስቀሉ መልእክት በደልን እርግፍ አድርጋችሁ ተዉና ታረቁ፤ ይቅርም ተባባሉ፤ በመካከሳችሁ ፍጹም ሰላም ይስፌን፤ አንድ ሁኑ እንጂ አትለያዩ፤ ተባበሩ እንጂ አትጨካከኑ፤ የሰው ወገንን ሁሉ እንደራሳችሁ አድርጋችሁ ውደዱ የሚል ነው።

ታዲያ ይሄ ሁሉ የታለ? ፍጹም ሰላምን የሚያጕናጽፌን ይህ መልእክተ መስቀል እኛን ፌጽሞ የማይመለከት እስኪመስል ድረስ ተዘንግቷል። እኛ እየኖርን ያለነው እንደ ነገረ መስቀሉ ሳይሆን በተቃራኒው ነው። ክርስቶስ በመስቀሉ የፕል ግድግዳን ቢንድልንም፥ ብዙዎች 'ፕሉ ይሻለናል' ብለው በመነሣት፦ ግጭትን፥ መለያየትን፥ መጨካከንን፥ መገዳደልን፥ ዝርፊያን፥ እንታን፥ መድፌርን በዘመቻ መልክ ዳር እስከ ዳር እየተገበሩት ይገኛሉ። ይህ በዘመናችን እየሆነ ያለ እጅግ አሳሳቢ ጉዳይ ነው። ይህ ዓይነቱ ምርጫ ሲጎዳንና ሲያጠፋን ካልሆነ በቀር በምንም ተኣምር ሲጠቅመን አይችልም፤ በጠብ የተጠቀመ ሰውም ሆነ ሀገር በምንም ዐይነት አናገኝም።

ኢትዮጵያውያንና ኢትዮጵያውያት የመንፈስ ቅዱስ ልጆቼ ሆይ! እባካችሁ ወደ ዕርቅና ሰላም፥ ወደ ስምምነትና አንድነት እንምጣ፤ ልጣታችንና ዕድገታችን፥ ክብራችንና ግርጣችን፥ ኃይላችንና ሞገሳችን ያለው በይቅርታና በዕርቅ ውስጥ ነውና። ይህንን ለማድረግ ደግሞ በልበ ሰፊነትና በቅንነት ከመወያየት ያለፈ የሚያስከትልብን ጉዳትም ሆነ ኪሳራ የለም። ሁላችሁም ልጆቻችን በያላችሁበት ቆም በሉና አስቡ፤ ስለ ራሳችሁና ስለ መጭው ትውልድ ዘላቂ ጥቅም አርቃችሁ ተመልከቱ። እኛም ሆን መጪው ትውልድ ተጠቃሚ መሆን የምንችለው አንዲት ኢትዮጵያን እንደ ብዙ፥ ብዙዋን ኢትዮጵያ እንደ አንዲት አድርገን ስንክባክባት ነው።

ይህንንም ሕውነት የምናረጋግጠው በስላማዊ ውይይትና በመደማመጥ፥ አከራካሪ ስሆኑ ነገሮችም ጊዜ በመስጠትና ስከን ብሎ በማስብ፥ ጥያቄዎችን ሁሉ በውይይትና በሕግ ብቻ ለመመለስ ቁርጠኛ በመሆን፥ እንዲሁም ለውይይት ዕድል በመስጠት እንጂ በጎይልና በጦርነት አይደለም። ፍትሕና ርትዕን ማስፈን አሰብን፤ የሰው ልጆችን በሕይወት የመኖር ሕገ ፈጣሪን ማክበር አሰብን፤ እኩልነትና አንድነት ማረጋገጥ አሰብን፤ ይህንን ለማሳካት ፈሪሀ እግዚአብሔርን የጋራ ዳኛ አድርገን መቀበል አሰብን። ይህንን ስናደርግ የነገረ መስቀል መልእክት በሕዝባችንና በሀገራችን በተግባር ይተረጉማል።

በመሆኑም ይህ የጀመርነው አዲስ ዓመት እንደ መስቀሉ መልእክት ጥልን በዕርቅ ገድለን የሕዝባችንንና የሀገራችንን ሰላምና አንድነት እውን እናድርግ። ለዚህም በሀገር ውስጥም ሆነ በዓለም ዙሪያ ያላችሁ ኢትዮጵያውያንና ኢትዮጵያውያት ሁሉ በጸሎት፥ በዕውቀት፥ በጎ ሐሳብና ምክርንም በመለገስ ያላሰለስ ጥሬት እንድናደርግ በእግዚአብሔር ስም አባታዊ መልእክታችንን እናስተላልፋለን።

ስግዚክብሔር <u>አም</u>ሳክ የተባረከና የተቀደሰ በዓለ መስቀል የድርግል<u>ጓ</u>!

<u>አምሳካች</u>ን እግዚአብሔር ኢትዮጵያንና ሕዝቦቿን ይባርካ! ይቀድስ!

ወስብሐት ስስግዚክብሔር፤ ከጫጓ።

## አባ ማትያስ ቀዳማዊ

ፓትርያርክ ርክሰ ሲቃነ ጳጳሳት ዘኢትዮጵያ ሲቀ ጳጳስ ዘክኵስም ወዕሔጌ ዘመ3በረ ተክሰ ዛዩጣኖት

መስከረም ፲፯ ቀ3 ፫፻፲፯ ዓ.ም አዩስ አበባ፤ ኢትዮጵየ



## "የቦታው ስም <mark>ቀ</mark>ራንሮ ነው!"



## የብፁዕ ጠቅሳዩ ዋና ሥራ አስኪያድ መልክክት



በአልኩ ጊዜ ሁሱን ወደ እኔ እስባሰሁ።"

(**Ph.** 12÷32)

የድንግል ማርያምን ሥጋ ተዋሕዶ እግዚአብሔርን ተ**ሳ**ልፎ በጎጢአት የወደቀውን የሰውን ዘር ሰማዳን ነው። ሰው የበደሰውና የወደቀው ደግሞ

*ጌታችን አምላካችንና መድኀኒታችን* ኢየሱስ ክርስቶስ *አትብላ የተባለውን ዕፀ በስ*ስን በመብላቱ ነው። በፍጹም "እግዚአብሔር አምሳክም ሰውን እንዲህ ብሎ አዘዘው፦ አምላክነትና ሰውነት ወደዚህ ዓለም የመጣው ትሕዛዘ ከንነት ዛፍ ሁሉ ትበላለህ፤ ነገር ግን መልካምንና ክፉውን ከሚያስታውቀው ዛፍ አትብላ፤ ከእርሱ በበላህ ቀን ሞትን ትሞታለህና" (ዘፍ. 2÷16፡17)፡፡ ይህን ቃል



ባለመጠበቅና ባለመታዘዝ ጎጢአት ወደ ዓለም ነባ፣ በኃጢአትም ሞት። (ሮሜ 8÷3:4)

በሞት ጥላ ሥር የነበረ አዳምንና ልጆቹን ለማዳን የአግዚአብሔር ልጅ ኢየሱስ ክርስቶስ ሰው ሆኖ በዕፀ በሰስ የመጣ በደልን በዕፀ መስቀል ሲያጠፋው በመስቀል ላይ ተስቀለ። ቅዱስ ኤፍሬም ይህን ታላቅ ምሥጢር ሲያስረዳ፦

"ትምክህተ ኵልነ ድንግል ጣርያም ዘበእንቲአካ ተስዕሪ ዘቀዳሚ መርገም እንተ ጎደረት ዲበ ዘመድካ በዕልወት ዘንብረት ብእሲት በልዕት እምዕዕ። በእንተ ሔዋን ተዐዕወ ኆጎተ ገነት ወበእንተ ጣርያም ድንግል ተርጎወ ስነ ዳግመ። ከራስነ ንብላዕ እምዕዕ ሕይወት ዘውሕቱ ሥጋሁ ለክርስቶስ ወደሙ ክቡር፤ በእንተ ፍቅረ ዚአነ መጽአ ወአድጎነነ፤ ሔዋን ዕዕ በለስን በልታ ባደረገቸው ዐመዕ በባሕርያችን ያደረ የቀድሞው አርግግን በአርሷ የጠፋልን አምላክን የወለደች ድንግል ጣርያም የሁላችን መመኪያ ናት። ስለ ሔዋን የገነት ደጅ ተዘጋ። ዳግመኛ ስለ ድንግል ጣርያም ተከፈተልን። ከዕዕ ሕይወት እንበላ ዘንድ አደለን። ይኸውም እኛን ስለመውደድ መጥቶ ያዳነን የክርስቶስ ቅዱስ ሥጋው ክቡር ደሙ ነው" አለ። (ውዳሴ ጣርያም ዘሐሙስ)

ድንግል ማርያም አለመታዘዝን በመታዘዝ አሸንፋ መመኪያችን ሆነች። *ን*ጹሕ ሥ*ጋን*ና *ን*ጽሕት ነፍስን ይዛ በመንኘቷ አምላክ ለእናትነት መረጣት። ከእርሷ በነሣው ሥጋ፣ ዓለምን በመስቀል ተሰቅሎ ሲያድን ሕርሷ የድኅነታችን ምክንያት ሆነች። ጌታችን ይህን የመስቀል ሞቱን አስቀድሞ ሲናገር ነው "እኔም ከምድር ከፍ ከፍ ባልኩ ጊዜ ሁሉን ወደ እኔ እስባለሁ" ያለው። በዚህ ቃል ውስጥ ያለው ምሥጢር ጌታችን ስለሕኛ በመስቀል ተሰቅሎ የሚሞት መሆኑን አስቀድሞ የሚናገር መሆኑ ነው። ቅዱስ መስቀል በቀራንዮ ከሰማይ ዝቅ ከምድር ከፍ ብሎ ተተክሎአልና። በቀደ*መ* በደሉ ከእግዚአብሔር ርቆ የነበረ ሁሉ በዚህ መስቀል ምክንያት ተስቦ ወደ ራሱ ወደ ክርስቶስ የሚቀርብ መሆኑን የተናገረበት ደግሞ ሴሳው ምሥጢር ነው። "<u></u>ዋልንም በመስቀሱ ገድሎ በእርሱ ሁስታቸውን በአንድ አካል ከእግዚአብሔር *ጋ*ር ያስታርቅ ዘንድ ነው" እንዳለ ሐዋርያው። በኃጢአት ምክንያት በሰውና በእግዚአብሔር መካከል ፕል ነበረ። ይህን ሰው ከእግዚአብሔርና ሰው ከሰው ተጣልቶ የነበረበትን ጥል ክርስቶስ በመስቀሉ ገደለው። ሰውን ከራሱ *ጋር* አስታረቀ፣ ሕዝብና አሕዛብንም አንድ አደረገ፡፡

ቅዱስ መስቀል እግዚአብሔር ዓለምን የታረቀበት፣ ለዘለዓለም ሕይወት የሚሆን ቅዱስ *ሥጋ*ውንና ደሙን የሰጠበት ክርስቶስ የሚታይበት ክቡር የመዳን ምሥጢር ነው። በዚህ ምክንያት ቅድስት ቤተ ክርስቲያን መስቀልን እጅግ ከፍ ከፍ አድርጋ ታከብረዋለች። ለዕፀ መስቀልኒ ከመ ተናገርነ ቅድመ እስመ በሳዕሴሁ አንጠብጠበ ደመ *ቃ*ል ኢሐማሚ በባሕርየ ሥጋ ዘሐመ እንዲል፣ በሳዩ የፈሰሰውን የክርስቶስ ደም ምክንያት በማድረግ ትስግድስታለች። ይህን በመስቀሱ የተደረገልንን በማሰብ ክርስቶስን የምናመሰግነበት መሆኑን ቅዱስ ያሬድ ሲያመሠጥር፦ "በመስቀልከ ክርስቶስ ረዳሕከነ፣ በመስቀልከ ሕሞት ባላሕከነ፣ ሕይወተ ጸጎከነ፣ ወወሃብከነ ሕምጽልመት ብርሃነ፤ ክርስቶስ ሆይ። በመስቀልህ ረዳሽን፣ በመስቀልህ ከሞት አዳንከን፣ ሕይወትን ሰጠኸን፣ ከጨ<mark>ለማ የምን</mark>ወጣበት ብርሃ*ን*ንም ሰጠኸን" ብሏል። ይህም ቅዱስ ጳውሎስ ሕግዚአብሔር ምእሳቱ ሁሉ በእርሱ እንዲኖር በእርሱም በኩል በመስቀሱ ደም ሰላም አድርጎ በምድር ወይም በሰማያት ያሉትን ሁሉ ስራሱ *እንዲያ*ስታርቅ ፈቅዶአልና በማለት ካስተማረው *ጋ*ር የተስማማ ነው (ቈላስ. 1÷19፡20)።

የኢትዮጵያ ኦርቶዶክስ ተዋሕዶ ቤተ ክርስቲያን የመስቀልን በዓል ከሳይ በተጠቀሱት ምክንያቶች በልዩ መንፈሳዊ ሥነ ሥርዐት ታከብረዋለች። በበዓሎ የሚከናወት ሥርዓቶች ከሚያስተላልፉት ነገሬ መለኮታዊ መልእክት በተጨማሪ የበዓሉን ታሪካዊ መሠረትም ይጠቁማሉ። በበዓሉ ዋዜማ የሚከናወነው የደመራው ሥነ ሥርዐት በዕሴኒ ንግሥት አማካይነት መስቀሱ በብዙ ጥሬት ተፈልጎ የተገኘበትን መንገድ ይጠቁማል። ንግሥት ዕሴኒ መስቀሱ የተቀበረበትን ትክክለኛ ቦታ ለማግኘት ደመራ አስደምራ፣ በደመራው ጢስ **እየተመራች መስቀሉን ለ**ማግኘት በቅታለች። ዘርፈ ብዙ ትርጕም ያለው ይህ ኩነት ደመራ በመደመርና የመስቀሱን መገኘት በሚያበሥሩ የተለያዩ መንፈሳዊና ባህላዊ ሥነ ሥርዓቶች ይዘክራል።

የመስቀል በዓል በርካታ ተጨማሪ ፋይዳዎች ያሉት በዓል ነው፡፡ በክሪምቱ ወራት በሚኖረው አስቸ*ጋሪ* የዓየር ጠባይ፣ በወንዞች ሙሳትና በመንገዶች



አስቸ ኃሪነት ተራርቆ የነበረ ሕዝብ በአንድ አካባቢ ተሰባስቦ በዓሉን ያከብራል። ይህም ለሰዎች ሰላማዊ ግንኙነትና በበዓሉ ሰበብ ለሚፈጠረው መተባበርም ምክንያት ሆኖ ያገለግላል። ዛሬ ሁኔታዎች በእጅጉ ተቀያይረዋል። የመንገዶች ሁኔታና የግንኙነት መስመሮች የተሻሻሉ ቢሆንም የስው ለሰው ግንኙነት ግን በተለያዩ ተጽዕኖዎች ምክንያት ቀንሷል። ምዕራባዊ ባህሎች ሀገራዊውን ባህል እየተጫት ነው። በዚህ መስል ጊዜያት ላይ ዛይማኖታዊ አስተምህሮንና መንፈሳዊ ተግባራትን የሚጎዱ ነገሮችን በጥንቃቄ በማየት ዛይማኖታዊ ትውፊትን አጽንቶ መያዝ ያስፈል ኃል። መስቀል ሰላም የተበሠረበት፣ ዕርቅ የተፈጸመበትና ድኅነት የተገኘበት እንደመሆት መጠንም ኦርቶዶክሳውያን ክርስቲያኖች በዓሉን የሰላም መሠረትን በማጽናትና የሰላም ምሳሌ በመሆን ልናከብረው ይገባል።

ሰላም ጌታችን በቅዱስ መስቀሉ ያደረገልን ታላቅ ነገር ነው። ጥልን ማስወገድ ዕርቅ ያወርዳል፣ ሰላምንም ያሰፍናል። እኔም ከምድር ክፍ ክፍ በአልኩ ጊዜ ሁሉን ወደእኔ እስባለሁ የሚለው የመድንኒታችን ቃል በመስቀል በተደረገልን ታላቅ ነገር ወደእርሱ ኅብረት የተጠራን መሆኑን ይነግረናል። "ዐቃቢን ዘኢይማስን መዝገበ ጽልመት እንተ ብን በሥምረተ አቡክ አብራህክ ለን ዘአውጻእክን እማዕምቅ ውስተ ብርሃን ወወሀብክን ሕይወተ እሞት ወጸንከን እምግብርናት ግዕዛን ዘበመስቀልክ አቅረብክን ጎበ አቡክ መልዕልተ ሰማያት በወንጌል መራሕክን -- የማይለወጥ ጠባቂያችን በእኛ የነበረውን ጨለማ በአባትህ ፈቃድ አራቅህልን፣ ከጨለማ ወደ ብርሃን አወጣኸን ከሞት አድነህ ሕይወትን ሰጠኸን ከመንዛት ነጻ አወጣኸን፣ በመስቀል በሰማይ ወዳለው ወደ አባትህ ያቀረብክን አቤቱ በወንጌል መራኸን" እያልን የምናመስግነው ርቀን የነበርን ወደራሱ ስቦ ያቀረበን መሆኑን አምነን ነው። ስለዚህ ወደእርሱ የቀረብን ሁላችን ሰላምን የምንፌልግና ስለሰላም የምንኖር ልንሆን ይገባል።

የቅዱስ መስቀል በዓል ያለፈ ታሪክ መዘከሪያ ብቻ አይደለም፣ ይልቁንም በክርስቶስ ኅብረት ማደግ፣ በመንፈስ መመሳለስ፣ በምስጋና ሕይወት በፍቅርና በልግስና መኖርን የምንማርበትና በሕይወት የምንገልጥበት በዓል ነው። የንስሐ ሕይወትና ይቅር ባይነትም የመስቀል በዓል ጥሪዎች ናቸው። በመሆኑም እንደ ደመራው በአንድ ላይ ተሰባስበን፣ እንደ ብርሃት በሰው ሁሉ ፊት የክርስቲያናዊ ምግባራችንን ብርሃን ልናሳይ ይገባል።

በመስቀሉ ስቦ ወደራሱ ያቀረበን አምሳክ በዓሉን የሰላምና የደስታ በዓል ያድርግልን፤ የመስቀሉ ኃይልና በረክት ከሁላችን *ጋ*ር ይሁን!

## አባ ሳዊሮስ

የመ3በረ ፓትርያርክ ጠቅሳዩ ቤተ ክህነት ጽ/ቤት ጠቅሳዩ ዋና ሥራ አስኪያጅ የደቡብ ምዕራብ ሸዋና የሸገር ከተጣ አህጉረ ስብከት ሲቀ ጳጳስ መስከረም ፲፮ ቀን ፩፻፲፰ ዓ.ም አዩስ አበባ፤ ኢትዮጵያ





## የብፁዕ የቅዱስ ሲኖዶስ ዋና ጸሓፊ መልከከት



**(ድጓ ዘመስቀል ገጽ** 27)

በሥነ ፍጥረት ታሪክ ውስጥ በሰው ልጅ ተፈጥሮና ጸጋ ልክ የከበረ ሴላ ፍጥረት የለም። በኵረ ፍጥረታት አዳምን ከአራቱ ባሕርያተ ሥጋና ከሦስቱ ባሕርያተ ነፍስ አዋሕዶ፥ ፌጥሮ፥ በልጅነት አክብሮ፥ በፍጥረቱ ሁሉ ላይ ሾሞት እንደነበር በቅዱሳት መጻሕፍት ተገልጧል። ይሁን እንጂ ሰው በተሰጠው ክብርና ጸጋ፥ ሳይደክም ባንኘው ኮሮና ሀብት ብዙ መቆየት አልቻለም። (ዘፍ.

2÷7)

በኤደን ንነት በተድሳ፥ በሐሴት በሚኖርበት ቦታ የተሠራስትን ሕግ ጥሶ ፈጣሪውን በማሳዘት ክፍታው በውድቀት፥ ክብሩ በሐሣር፥ ሕይወቱ በሞት ተለወጠ። ዕፀ በለስን እንዳትበላ፤ እሷን ከበላህ ትሞታለህ! ብሎት ነበርና ትእዛዙን ተላልፎ ዕፀ በለስን በመብላቱ ሞት ተፈረደበት።



በምክረ ሰይጣን ከፈጣሪው ተስያይቶ ኃይስ ጽልመት በሰፌነባት፥ የጨለማ አበጋዝ በነገሠባት እሾህና አሜከላ በምታበቅለው ምድር ሲኖር ስደተኛ ሆኖ ከገነተ ተድላ ወጣ። ከጸአተ ገነትም በኋላ ነፍሱ በሞት ግዛት፥ ሥጋው በመቃብር ድቅድቅ ጨለማ ባለበት መካነ ደይን በጽጉ ሕማምና በብዙ ጨኽት ለአምስት ሺህ አምስት መቶ ዓመታት ቆየ።

ተስፋ ድኅነቱ ሲፈጸም ጊዜው ሲደርስ "ፈነወ ሕግዚአብሔር ወልዶ ወተወልደ ሕምብእሲት ከመ ይሣየጦሙ ለእለ ውስተ ኦሪት፤ ከሕግ በታች ያሉትን ይዋጅ ዘንድ ሕግዚአብሔር ከሴት የተወለደውን ልጁን ላከ።" (74. 4÷4)

በአባቱና በመንፈስ ቅዱስ፥ በራሱም ፌቃድ ሲያድነን የመጣው፥ የጽድቀ አሪት ፍጻሜ የሆነው፥ ከባሕር እስከ ባሕር እስከ ዓለም ዳርቻ የሚገዛው መኰንነ ጽድቅ ክርስቶስ የሚያምኑት ሁሉ ይጸድቁ ዘንድ ሞትን አሸንፎ የጨለማውን ነገር ሲያስወንድ በማእከለ ምድር ቀራንዮ ተስቀለ። (ሮሜ 10÷4፤ መጽ/ምሥጢር ገጽ 54)

በመስቀሱም ለአዳምና ለልጆቹ ሞትና ስደት ምክንያት የነበረው ሰይጣን ድል ተነሥቷል፥ የጎጢአት ቀንበር ተሰብሮአል፤ ሞት ተሸንፎ፥ ኃይለ ጽልመት ተገፎ የሰው ልጅ ክብሩና ማዕረጉ ተመልሶአል።

ቀድሞ የተዋረደው፥ በመስቀሱ ጎይል ወደ ክብሩ የተመሰሰው ሥጋችንም ከብሮ አምሳክነትን አማኝቶ በየማነ አብ፥ በዘባነ ኪሩብ ተቀምጦአል። ይህ ድንቅ ምሥጢር የተፈጸመበት፥ ሞት የተሸነፈበት፥ መስቀሱ በዚህ ዓለም ስንኖር ጎይለ ጸላዒ የምናደክምበት፥ ለክብረ ትንሣኤ የምንበቃበት፥ ነገረ ድኅነትን አጉልተን የምናሳይበት የመዳናችን አርማ ነው።

‹‹ሕስመ ፈቀደ በዝንቱ ከመ ይንስት ፕበቦ ለሰይጣን፤ ሕግዚአብሔር ወልድ የሰይጣንን ምክር በዚህ ያፈርስ ዘንድ›› የመረጠው ዕዐ መስቀሉ አርውተ ጎጢአት የተሰበረበት፥ ዓለም የተቀደሰበት ስለሆነ በድኅነታችን ውስጥ ሰፊ ደርሻ ያለው ነው፡፡

መስቀሉና በሕርሱ ላይ የፌሰሰው የማይነፕፌው ደሙና ውኃውም ወደ ጥንተ ሕይወታችን የተመሰስንበት፥ ከቁጣው የዳንበት ዐቢይ ምሥጢር መሆኑን ቅዱስ አትናቴዎስ ‹‹ዝ ውእቱ ዘአጥፍኦ ለሞት ወሥዐሮ ለዲያብሎስ፤ ሞትን ያጠፋው፥ ዲያብሎስን የሻረው ሕርሱ ነው›› በማስት ንልጦታል።

ድኅነተ ሰብእን በተመለከተ በሕግ የተጻፈው፥ በነቢ*ያት* የተነገረው ሁሉ በመስቀሉ *እንዲህ* ባለ ሁኔታ በመጠናቀቁ "አሜዛ መልአ ፍሥሓ አፉነ ወተሐሥየ ልሣንነ -- ያንጊዜ አፋችን ደስታን፥ አንደበታችን ሐሴትን ሞላ" ስደተኛው ሰይጣን አፈረ፥ በእኛም መዳን የመዓርግ መዝሙር ተዘመረ። (መዝ. 126÷2)

ከበርውን አንስተን፥ ደስ የሚያስኘውን በገና ከመስንቆው ጋር አዋሕዴን ከምናቀርበው የክብር ዝማሬም ጋር ወደ ጥንተ ሕይወት የተመለሰንበት መስቀለ ክርስቶስ ለእኛ ለኦርቶዶክሳውያን "አዐትብ ገጽየ ወኵለንታየ በትእምርተመስቀል" እያልን በማማተብ ሰይጣንን የምንክድበትና የምናሳድድበት ጽንዐችንና ኃይላችን ነው።

የሞት ሥልጣን የተሻረበትን፥ መኰንነ ጽልመት ዲያብሎስ የተሰደደበትን በዓለ መስቀሱን በየዓመቱ ስናክብር ሰይጣንና ሥራው የሚገለጥባቸው ተግባራት ከእኛ በእውነት ተሰደዋል? ወይስ ከእኛ ጋር አሉ? የሚለውን ሕይወታዊ ጥያቄ ከመመለስ ጋር መሆን ይኖርበታል። ምክንያቱም የመስቀሱ ውበት፥ የክርስትናው ታሪካዊነት የሚገለጠው የእኛ ሕይወት ከጠብና ከክርክር ነጻ ሆኖ፥ በፍቅር ተስተካክሎ እንዲኖር ማድረግ ሲቻል ነው።

በመሆኑም የጣመን መንፈሳዊ ትርጕሙ የሚሰካው ያመነ ስው ስተሟሳ ስላም፥ ስማኅበራዊ ፍትሕ፥ ስሀገር አንድነትና ደኅንነት፥ ስእኩልነትና ስነፃነት በሚያደርገው ተሳትፎ ነውና በመሰያየት ጥፋት እንጅ ልማት ሲመጣ እንደማይችል ተገንዝበን፥ ጥላቻን አስወግደን ግብዝነት በሌሰበት ፍቅር ሆነን በዓስ መስቀሱን ማክበር ይገባናል።

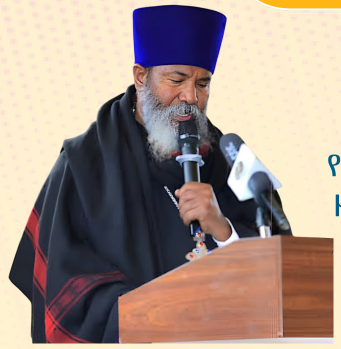
ከሰዩጣን ግዘት በመስቀሱ ነጻ ያወጣን መድጎኒታችን ኢየሱስ ክርስቶስ ሀገራችንን ከጥፋት÷ ሕዝባችንን ከስደት ዩጠብቅልን፤ ቅድስት ቤተ ክርስቲያናችንን በአንድነቷ ያጽናልን።

መልካም የመስቀል በዓል ስሁሳችን ዩሁንልን።

አባ ዲዮስቆሮስ

የቅዱስ ሲኖዶስ ዋና ጸሓፊና የራያ ሀገረ ስብከት ሲቀ ጳጳስ





የመ3ፈሳዊ ዘርፍ ምክትል ሥራ ስኪያድ መልስክት

"ወኵቡሰ እምኀበ እግዚአብሔር ዘክቅረበነ ኀቤሁ በክርስቶስ ወወሀበነ መልክክተ ሥምረቱ እስመ ተዋሰጠ እግዚአብሔር ዓሰመ በክርስቶስ፤ የሆነው ሁሱ በክርስቶስ ከራሱ ጋር ካስታረቀን÷ የጣስታረቅም አገልግሎት

ከ<u>ሰጠ3 ከእግዚ አብሔር ነው፤</u> እግዚአብሔር ዓ<mark>ለም3 በክርስቶስ ዋ</mark>ጅቶ<u>አል</u>ና።"

(2**ФС.** 5÷18:19)

ይህ ጥቅስ በእግዚአብሔር አብና በጌታችን በኢየሱስ ክርስቶስ ስሙን ይሽክም ዘንድ ለሐዋርያዊ ተልእኮ የተጠራው ቅዱስ ጳውሎስ፥ በመንፌስ ቅዱስ ተቃኝቶስለ ታላቁ ዕርቅ ያስተማረው ትምህርተ መለኮት ነው። ዕርቅ ከተነሣ ዘንድ የቆየ ጠብ እንደነበረ መረዳቱ አያዳግትም፤ በእርግጥም ከክርስቶስ መስቀል በፊት ሰማያትንና ምድርን ያካለለ ከባድ ጠብ በእግዚአብሔርና በሰው መካከል ነበረ።

ቅዱስ መጽሐፍ ይህንን አስመልክቶ እንዲህ ይላል፡
- ‹‹ወሶበ ሕንዘ ፀሩ ለሕግዚአብሔር ንሕነ ተግሃለነ
በሞተ ወልዱ፤ የሕግዚአብሔር ጠሳቶቹ ሳለን በልጁ
ሞት ታረቀን ወይም ይቅር አለን›› (ሮሜ 5÷10)።
በመጀመሪያው በሰው በደል ምክንያት በሕግዚአብሔርና
በሰዎች መካከል የጠብ መገለጫ የሆነው መለያየት
ተፌፕሮአል፤ የጠቡ መነሻ፦ ሰው በሕግዚአብሔር ሕግ
ላይ የፌጸመው በደል ነው። ሕግዚአብሔር በባሕርዩ
በደልን ክቶ የማያነጻ፤ ኀጢአተኛውንም የማያጸድቅ
አምላክ ነው (ዘፀ. 23÷7)። ሕግዚአብሔር በደልን
ወይም ኀጢአትን ሕንዲሁ ማለፍ የማይችልበት ዋናው
ምክንያት፦ መልካም ለሠራ ዋጋ፥ ላጠሩ ደግሞ ፍዳ

የሚያመጣና የማያዳላ አውነተኛ ዳኛ በመሆኑ ነው። እግዚአብሔር እውነተኛ የፍርድ ጠባቂና አስጠባቂ፥ በቃሉ የጸና፥ ቃሉና ተግባሩ፥ ሕጉና ፍርዱ በትክክል የሚልጽም፥ የዳኞች ሁሉ የበሳይ ዳኛ ነው። በመሆኑም ሰው በእግዚአብሔር ፊት በደለኛ ሆኖ ሲገኝ መቀጣቱ የማይቀር ነበር። ከዚህ አኳያ በእግዚአብሔር አውራር በደለኛን መቅጣት እንጂ ዝም ብሎ ማለፍ የማይታሰብ ስለሆነ ሰው ተቀጣ፤ ቅጣቱም የሰው ነፍስንና ሥጋን፥ ምድርንና በውስጧ ያለውን ሁሉ ያጠቃለለ ነበረ። «ካንተ የተነሣ ምድር የተረገመች ትሁን›› የሚለው ቃሉም ይህንን ያረጋግጣል።» (ዘፍ. 3÷17)።

የቅጣቱ ዋና ጭብጥ ‹‹ሞትን መሞት ነበር››፤ ስውም በቅጣቱ መሠረት በምድርም በሰማይም ጧች ሆነ ማለትም በምድራዊ ሕይወቱም ሆነ በሰማያዊ ሕይወቱ ከእግዚአብሔርና የእግዚአብሔር ከሆነው ክብርና ሕይወት ሁሉ ተለየ። የቅጣቱም ሁኔታ በዚህ ልክና መጠን ተግባር ላይ ዋለ። ይሁን እንጂ እግዚአብሔር እውነተኛ ዳኛ እንደሆነ ሁሉ የፍቅርና የጥበብ ባለቤት ስለሆነ በፍጹም ፍቅሩና ጥበቡ ሰውን ሊታረቀው ፈቀደ።



የዕርቁን ፍንጭም የቅጣቱን ፍርድ ባስተላሰፈበት ጊዜ አሳየ፤ እንዲህ ብሎ፦ «አዳም ኮነ ከመ አሐዱ እምኔነ፤ አዳም ከእኛ እንዴ አንዱ ሆነ» (ዘፍ. 3÷22)። ይህ የዕርቅ ተስፋ የኋላ ኋላ ሰብአዊ ክዋኔያችን በተዋሕዶተ ቃል ወደ እግዚአብሔርነት ክብር እንደሚመጣ የሚጠቁም ነበረ። ከዚህ ጀምሮ እግዚአብሔር ተስፋውን በየጊዜው በአበው ነቢያት እየገለጸ ሰውን ሲያጽናና ኖሮአል፤ በመጨረሻም እንደ ተስፋ ቃሉ ቀዳጣዊ ቃል ወልደ እግዚአብሔር ወይም ከሦስቱ አካላት አንዱ እግዚአብሔር ወልድ ሰብአዊ ክዋኔያችንን በምልአት ተዋሕዶ ሰው ሆነ። በዚህ አኳኋን ሰብአዊ ክዋኔያችን በሦስትነቱ ርባዔን ሳያስከትል በተዋሕዶተ ቃል በመንበረ ጸባፆት መቀመጥ ቻለ። «አዳም ከእኛ እንደ አንዱ ሆነ» የሚሰው የዕርቁ የተስፋ ቃልም በዚህ ጊዜ በተግር ተተረጉመ።

በሌላ አባባል ሰውነታዊ ክዋኔያችን ክቃል ጋር ሲዋሐድ በቃል ርስትነት ሕግዚአብሔር ሆነ ማስት ነው። በዚህ ምሥጢረ ተዋሕዶ ሕግዚአብሔርም ሰውም የሆነው አግዚአብሔር ቃል፡- ኢየሱስ ክርስቶስ፥ መድገኔ ዓለም፥ አማትኤል በሚል ስም ተጠራ፤ በዚህ ሁኔታ ዓለምን ወይም ሰውን ከሕግዚአብሔር የማስታረቅ ተግባር ተጀመረ። የዕርቁ ተግባር በማሕወነ ድንግል ማርያም በተከናወነው ቅዕበታዊ ተዋሕዶ ተጀምሮ በመስቀሱ ላይ በፌጸመው የቤዛነት መሥዋዕት ተጠናቀቀ። ሆኖም የቤዛነቱ አድጎኖ እስከ ኔታችን ቀን ወይም እስከ ዕለተ ምጽአት ይቀጥላል፤ በመሆኑም ትልቁ የዕርቅ ተግባር የተፌጸመው በመስቀል በተስቀለ ቀን ነው።

ኔታችን ኢየሱስ ክርስቶስ በመስቀል ላይ በተሰቀለ ጊዜ ሕግዚአብሔር በሕርሱ መሥዋዕትነት ሕኛን ክራሱ ጋር አስታርቆአል፤ በደላችንንም መቍጠሩን ትቶአል፤ ምክንያቱም በበደለኞቹ በእኛ ፌንታ ክርስቶስ የሞታችንን ቅጣት ተቀብሎአልና ነው። በዚህ ሁኔታ ሕግዚአብሔር በክርስቶስ ቤዛዊ ሞት ታረቀን፤ ሕግዚአብሔር በሁሉም ነገር ፍጥረቱን የሚያሳትፍ አሳታፊ አምላክ ነውና ለሕኛም የማስታረቅ አገልግሎት ስጠን። ዋናውና ታላቁን ዕርቅ በውድ ልጁ ደም ቢፈጽመውም ከዚያ በመለስ የሚፈጸሙ ብዙ የዕርቅ ዓይነቶች ስላሉ በእነሱ ሰውን ማገልገል እንችል ዘንድ ለእኛም የማስታረቅ አገልግሎት ስጠን።

ከዚህም የተነሣ ቅዱስ ጳውሎስ እንዳስተማረን ከእግዚአብሔር ጋር ታረቁ ብለን ስለ ክርስቶስ እንለምናለን፤ የመስቀሉ ነገር ዕርቅና ሰላም ነው። በሰማይና በምድር የሚሠራ ዕርቅ፥ በነፍስም በሥጋም የሚገለጥ ዕርቅ፥ የማያቋርጥ ዘላለማዊ ዕርቅ፥ ወደ

ሕግዚአብሔር የሚያቀርበን ዕርቅ ነው። ሕዚህ ላይ ሁላችንም መመሰስ ያለብን ጥያቄ የዕርቅ አገልግሎት ሕንድንፌጽም ሕግዚአብሔር አዞናል፤ መብቱንም ሰጥቶናል፤ ግን አገልግሎቱን በትክክል ሕየሄድንበት ነው ወይ? የሚለውን ነው። ይህ ለክርስቲያኖች ሁሉ የቀረበ ጥያቄ ነው፤ ክርስቲያኖች ይህንን ጥያቄ የመመሰስ ግዴታ አለብን።

ይህንን ሳንመልስ መስቀልን ብናከብር፥ ብንሳለምና ብንዘምር በእግዚአብሔር ፊት ያለው ተቀባይነት አናሳ ከመሆን አያመልጥም። እግዚአብሔር ከሁሉ በሳይ ዕርቅና ፍቅርን፥ ሰላምና አንድነትን ይወዳል፤ በመስቀል ላይ የተሰቀለው ሕንዚህን ለማስፈን ነው። ለሕንዚህ ሲባል እንከን የለሽ ደማዊ መሥዋሪት ተከፍሎአል። *እንግዲያ*ውስ ለዕርቅና ፍቅር፥ ለሰላምና አንድነት ሲባል እስከ ሞት ድሬስ የሚዘልቅ መሥዋዕትነት ልንክፍል የማስታረቅ አንልግሎት ከእግዚአብሔር ዘንድ ተሰጥቶናልና በተግባር ሕንፈጽመው። ክርስቲያኖች ልናፈ*ጋ*ግጠው የተፈሰገው ዕርቅና ሰላም ራስን እስከ ሞት ድረስ በመስጠት ሕንጂ ሴላውን በመግደል እንዳይደለም ልብ ይሏል። ንዳዮች ከሆንማ በደለኞች እንጂ አስታራቂዎች ልንሆን አንችልም። የክርስቲያኖች አስታራቂነት ዘርፈ ብዙና ሰፊ ነው፤ ሰውን የምናስታርቀው፦ ከሕግዚአብሔር፥ ከራሱ፥ ከሰውና ከአካባቢው *ጋር* ነው።

ይህ ከሆነ ምድራችን በፍጹም ሰላም ትሞላስች፤ የሕግዚአብሔር ሰላም ተብሎ በቅዱስ መጽሐፍ የሚነገረን ሕንዲህ ያለው ሰላም ነው፤ ማለትም ከሕግዚአብሔር፥ ከራሳችንና ሕንዲሁም ከፍጥረት ሁሉ ጋር የምናደርገው ዕርቀ ሰላም ማስት ነው።ከዚህ ውጭ የሚነገረው ሰላም ጎዶሎ ሕንጂ ምሱች ሲሆን አይችልም። ስለሆነም ከሕግዚአብሔርም፥ ከራሳችንም፥ ከሥነ-ፍጥረትም ጋር በትክክለኛው ዕርቅ ሕንታረቅ። ይህ ዓይነት ዕርቅም በሀገራችንና በዓለም ሕንዲሰፍን ከሕግዚአብሔር የተሰጠንን የማስታረቅ አገልግሎት በትጋት ሕንሬጽም፤ «የሚያስታርቁ ብፁዓን ናቸው» ተብሎአልና።

"ወለእግዚአብሔር አኰቴት

ዘወ*ሀ*በን *ንማዕ* በእግዚእን ኢየሱስ ክርስቶስ"

#### ንቡረ እድ ኤልያስ አብርሃ

የመ3በረ ፓትርያርክ ጠቅሳዩ ቤተክህነት የመ3ፈሳዊ ዘርፍ ዋና ምክትል ስራ ክስኪያጅ





የኢኮኖሚና ማኅበራዊ ዘርፍ ምክትል ሥራ አስኪያጅ መልከክት

"ተዘከሩ መዋዕስ ትካት÷ ወሐልዩ ዓመተ ትውልደ ትውልድ÷ ተሰክሎ ስክቡከ መይነግረከ÷ መስስቃው3ት መይዜ3ውከ፡- የዱሮው3 ዘመ3 ክስብ፤ የብዙ ትውልድንም ዓመታት አስተውል፤ አባትህን ጠይቅ÷ የስታውቅህጣል፤ ሽጣግሴዎችህን ጠይቅ÷ ይነግረህጣል።"



 $(HR. 32 \div 7)$ 

ሀገራችን ኢትዮጵያ የጥንታዊና ሐዋርያዊ አስተምህሮ፥ ቋንቋዎች የትውፊትና ሥርዐት፥የባህልና የቅርስ መገኛ የሆነች በጥንታውያን አድባራትና ገዳማት ሀገር ናት። ለረጅም ዘመናት የተጠበቀና ከትውልድ ወደ ትውልድ ለሚተላለፍ ዕውቀትና ጥበብም ባለቤት

የተተረንመ ቅዱሳት መጻሕፍትም ይንኙባታል። ኢትዮጵያ በዚህ ደረጃ በምትነሣበት ጊዜ ሁሉ የኢትዮጵያ ኦርቶዶክስ ተዋሕዶ ቤተ ክርስቲያን ናት።በኢትዮጵያውያን ሊቃውንት የተጻፉና ከተለያዩ ደግሞ የዚህ ሁሉ ጥንታዊ ሀብትና ጸጋ ምንጭ ሆና



ትነሣለች።

የኢትዮጵያ ኦርቶዶክስ ተዋሕዶ ቤተ ክርስቲያን በጥንቱ ዘመነ ሐዋርያት ከተመሠረቱ ጥቂት ጥንታውያን አብያተ ክርስቲያናት አንዷ እና ቀዳሚዋ ናት። ከጥሩ ሐዋርያዊ ምንጭ ከሚቀዳ ዛይማኖታዊ አስተምህሮ በተሠራ ርቱሪ ዛይማኖት ለሰው ልጆች ድኅነት ከመቆም በተጨማሪ የትምህርት፥ የባህል፥ የሥነ ጥበብና የኪነ ሕንጻ፥ የሴሎችም የዕውቀትና የጥበብ ሀብቶች መገኛ ሆና ባለመለወጥ ለዘመናት የኖረች ይህች ቤተ ክርስቲያን ናት።

በዓላት የሚከበሩበት ሃይማኖታዊና መንፈሳዊ ሥርዐት ስላምን ይስብካል፥ ኅብረትን ያጠናክራል፥ ሀገራዊ አንድነትንም ያጸናል። በዓለ ቅዱስ መስቀል ይህን የመሰለ ይዘት ካላቸው በዓላት መካከል ዋንኛው ነው። በዓሉ ረጅም ታሪክ ያለውና አባቶቻችን ጠብቀው ያቆዩልን ሀብታችን ነው። ይህን የመሰለ አኩሪ ታሪክና ሀብት ባላቸው አብያተ ክርስቲያናት ለሚገኝ ሕዝብ የሚመከረው ነገር ቢኖር ቀጣይነት ነው። የተነሣንበት የመጽሐፍ ቅዱስ ቃልም የሚያስተላልፈው መልእክት ተመሳሳይ ነው።

የቀጣይነት ጥሪ ያለፈውን የረሳ ወይም በአግባቡ ያልተጠቀመበት የአዲስ ነገር ብቻ ናፋቂ ትውልድ ሲመጣ የሚተላለፍ ነው። ይህም ትናንትን ለማሰብና ለማወቅ ብቻ የሚተላለፍ ጥሪ ሳይሆን፥ 846 ማንነትን በጠንካራ የሃይማኖትና የታሪክ መሠረት ላይ የብዙ ትውልድንም ዓመታት አስተውል፤ አባትህን ጠይቅ፥ ያስታውቅህጣል፤ ሽጣግሌዎችህን ጠይቅ ይነግሩህጣል" የሚሰው ቃል በመነሻው ሕስራኤል የተደረገሳቸውን እየረሱ በተቸንሩ ጊዜ የተሳሰፈሳቸው መልእክት ነው። ትናንትን እንዲያስቡ ይመክራቸዋል። ፡ ለእኛም አባቶቻችን ጠብቀው ያቆዩልንንና ለቀጣዩ ትውልድም ልናስተላልፈው የሚገባውን የበዓል አከባበር ሥርዐት አስመልክቶ የሚመክረን ነገር አለው፡ ፡ በአንዳንዶቻችን ዘንድ በዓሉ እንደ ልማድ እየተቆጠረ መንፈሳዊ ፋይዳው ይዘነጋል። አንዳንዶች ደግሞ አስተምህሮአዊ ይዘቱና ታሪካዊ መሠረቱ ተረስቶ ዘመን ሕንዳመጣው ሕንግዳ ባህል ይወሰዳል።

ነገር ግን የመስቀል በዓል መሠረቱ ከቤተ ክርስቲያናችን አስተምህሮ *ጋ*ር በጥልቀት የተያያዙ የሃይጣኖት ተግባራዊ መገለጫ ነው፡፡ ቅዱስ ኤፍሬም ቅዱስ መስቀሉን በንነት ከነበረው ዕፀ ሕይወት ጋር እያነጻጸረ ያስተምር ነበር፤ 'በዕፀ መስቀል ላይ ተሰቅሎ ሕይወት እንድናንኝ አደረንን። በንደለን ዛፍ ፌንታ ሕይወት የሚሰጠውን ዛፍ አንኝን' ብሏል (Hymns on the Crucifixion)። ቅዱስ ዮሐንስ አፈወርቅ፦ 'ቅዱስ መስቀል ከፀሐይ ይልቅ የሚያበራ፥ ከነገሥታት ዘውድ ይልቅ የከበረ፥ ተስፋና ግርማችን የሆነ …' ይለዋል (Homilies on First Corinthians)። ቅዱስ ያሬድ፦ 'ዮም መስቀል ተሰብሐ ለአንው አብርህ፥ ዮም መስቀል አምፀሐይ ወእምከዋክብት አብርህ — ዛሬ በመስቀል ለወንድሞች ተንለጠ፤ ከፀሐይና ከከዋክብት ይልቅ አበራ' ማለቱ፥ የአስተምህሮ አንድነትና ቀጣይነትን የሚያሳይ ነው። ሁሉም ቅዱሳን አበው ስለ ቅዱስ መስቀሉ ክብር አስተምረዋል፤ ጽፈዋል።

በታሪክ ረገድም ከጥንቷ ቤተ ክርስቲያን ጋር የተያያዘ፥ የንግሥት ዕሌኒን ፍለጋ የተከተለ፥ ከጠፋበት፥ ከተቀበረበት ወጥቶ መክበሩንና ከፍ ከፍ ማለቱን እየዘከረ የቀጠለ ታላቅ በዓል ነው። አውሳብዮስ ዘቂሳርያ (Life of Constantine, Book 3)፥ ሌሎቹም የታሪክ ጸሓፊዎች እንደሚነግሩን በዚያ ዘመን (4ኛው ክ/ዘ) መስቀሉ በታላቅ በዓል ይከበር ነበር። በኢትዮጵያም ከዐፄ ዳዊት ዘመነ መንግሥት ጀምሮ በብዙ ድካምና ጥረት ወደ ሀገራችን የገባበትንና በግሽን ደብረ ከርቤ የተቀመጠበትን ሂደት ተከትሎ በልዩና ደጣቅ ሁኔታ የሚከበርበትን ይዘት ሠርቶ ይገኛል። አባቶቻችን የመስቀሉ ነገር ስለገባቸውና ክብሩን ስለተረዱት፥ ከምንም ነገር አብልጠው ቅዱስ መስቀሉን ሽተው አምጥተዋል። ታሪክ የሚቀጥልበትን፥ ሥርዐት የሚጸናበትን ነገር ሁሉ ሠርተውልናል።

ስስዚህ እኛም ልጆቻቸው የብዙ ትውልድን ዓመታት አስተውለን፥ አባቶቻችንን ጠይቀን፥ ከሽማግሌዎች ተረድተን፤ የቀደመውን ሳንረሳ፥ በዓለ መስቀልን በመንፈሳዊነት ልናከብረው፥ ቀጣይነትን ልናረ*ጋ*ግጥና የአባቶቻችን ልጆች መሆናችንን ልናሳውቅ ይገባል። በረከተ መስቀሱ አይለየን!

#### ረዳት ፕሮፌሰር ቀሲስ ግርማ ባቱ

በመ3በረ ፓትርያርክ ጠቅሳዩ ቤተ ክህነት የኢኮኖሚና ጣኅበራዊ ዘርፍ ምክትል ሥራ አስኪያጅ





## "መስቀል ጎይልነ፤ መስቀል ጎይላችን ነው።"

"እስመ ነገረ መስቀቡሰ እበድ ውእቱ በኀበ ኅጉሳን ወበኀቤነሰ በእስ ድኅነ ኀዩስ እግዚአብሔር ውእቱ፤ የመስቀቡ ነገር በሚጠፉ ሰዎች ዘንድ ስንፍና ነውና ሰምንድነው በእኛ ግን የእግዚአብሔር ኀዩስ ነው።"

 $(\overline{b}\Phi C \cdot \overline{b} \div \overline{I}\overline{I})$ 

ይህን ጎይስ ቃል የተናገረው በአሕዛብም፥ በነገሥታትም፥ በአስራኤልም ልጆች ፊት ስሜን ይሸክም ዘንድ ለእኔ የተመረጠ ዕቃ ነው ብሎ ጌታችን የመስከረስትና በአምሳካዊ ጥሪው ለወንጌል አገልግሎት የጠራው ሐዋርያው ቅዱስ ጳውሎስ ነው። (የሐዋ.ሥራ ፱÷፲፰) ሐዋርያው ቅዱስ ጳውሎስ ነው። (የሐዋ.ሥራ ፱ቀ፲፰) ሐዋርያው ቅዱስ ጳውሎስ በጻፋቸው መልእክታት ውስጥ ‹‹ቅዱስ መስቀል›› ለክርስትናው ዓስም የመኖሩ ምሥጢር፥ የሕይወቱ መሠረት፥ የስላሙ ፋና፥ የጠላት ድል መንሻ፥ የጎጢአት መደምሰሻ መሆኑን በብዙቦታ ላይ በሰፊው ገልጾት እናገኛስን። ቅዱስ ያሬድም ‹‹ዝንቱ መስቀል ቤዛት መድጎኒትን ለአይሁድ ስደተ ኮነ ወለነኒ ሕይወተ ኮነነ፤ ይህ ቅዱስ መስቀል ቤዛትንና መድጎኒታችን ነው፤ የመስቀሉ ጠላት ለሆኑት አይሁድ ስደታቸው ሲሆን፤ ለምናምነው ለእኛ ግን ሕይወታችን ነው» ብሎ አብራርቶታል። (የመስከረም መስቀል አቡን)

ጌታችንና መድኅኒታችን ኢየሱስ ክርስቶስ ለሰው ልጅ ሲል የተቀበላቸውን ሕማማተ መስቀል፥ የክፌለውን መሥዋዕትነት፥ የገለጸውን ፍጹም ፍቅር፥ ያወጀውን ዕርቅና ሰላም ስናስብ፥ መስቀልን ከሮማውያን የወንጀለኛ መቅጫነት አውጥቶ በክቡር ደሙ ቀድሶ ለዓለሙ ሁሉ መዳን ምንጭና መሠረተ ቤተ ክርስቲያን ስላደረገው፥ ቅድስት ቤተ ክርስቲያናችን በዓለ ቅዱስ መስቀልን በታላቅ መንፈሳዊ ሥነ ሥርዐት ታክብራለች።።

ወደ ዋናው ርእሳችን ከመሄዳችን በፊት ስለዚህ ታላቅ ሐዋርያ ትውልድና ለሐዋርያነት መመረጥ በመጠኑ መግለጽ አስፈላጊ ነው።

ይህ ታሳቅ ሐዋርያ ቅዱስ ጳውሎስ፥ ከአበ ብዙኃን አባታችን አብርሃም ዘር ከነገደ ብንያም የተወለደ እስራኤሳዊ ሲሆን፤ ለሕገ ኦሪት ቀናተኛና ታማኝ ከመሆኑ የተነሣቤተ ክርስቲያንን አሳዳጅ እንደነበር እራሱ በጻፈው መልእክቱ፦ ‹‹ግዙር ዘበሳምንት እምሕዝበ እስራኤል እምነገደ ብንያም ዕብራዊ ዘእምዕብራውያን ወበሕገ ኦሪት ፌሪሳዊ ወበቅናት ሰደድኩ ቤተ ክርስቲያን በጽድቀ ኦሪት ንጹሐ ከዊንየ፤ በስምንተኛው ቀን የተገዘርሁ፥ ከእስራኤል ሕዝብ ከብንያም ነገድ ከዕብራውያን ዕብራዊ ነኝ፤ በኦሪትም ፌሪሳዊ ነበርሁ። በኦሪት ጽድቅም ያለ ነውር ሆኜ በቅንዐት ምእመናንን አሳድድ ነበር» ብሎ አፈጋግጣልናል። (ፊልጵ. ፫÷፭፡፮)

የቀድሞ ስሙ ሳውል ይባል የነበረው ሐዋርያው ጳውሎስ ነው። ሐዋርያው ቅዱስ ጳውሎስ በሥርዕተ ኦሪት ያደነ፥ ሕገ ኦሪትን ከታዋቂው ምሁረ ኦሪት ነማልያል ሕግር ሥር ሆኖ በጥልቀት የተማረ ምሁር ነው። መምህሩ ገማልያልም ምሁረ ኦሪት በመሆኑ ቅዱስ ጳውሎስም ከርእሱ በመማሩ ሕንደ መምህሩ ለሕገ ኦሪት ቀናተኛ ሕና ታማኝ ሕንደነበር ቅዱሳት መጻሕፍት ይመሰክሩስታል። ሐዋርያው ቅድይስ ጳውሎስ ጌታችንና መድኅኒታችን ኢየሱስ ክርስቶስ ከሙታን ተነሥቶ ከዐረገ በኋላ ከአይሁድ ሽማግሌዎች ከምሁራነ አይሁድ ጋር ተባባሪ በመሆን ያገለግል ነበር። ጌታችንና መድኅኒታችን ኢየሱስ ክርስቶስ በዐረገ



በጀቸው ወር፥ አይሁድ የክርስቶስን መከራ መስቀል ለመሽከም ዝግጁ ሆኖ ስለ ወንኔል ሕይወቱን ለመስጠት የቀረበውን ቅዱስ እስጢፋኖስን በድንጋይ ወግረው ሲንድሉ፥ ለቅዱስ እስጢፋኖስ መንደል ተባባሪ በመሆኑ፥ ንድለው እስኪመለሱ ድረስ ልብሳቸውን ሲጠብቅ የነበረ ይኸው አንጋፋ ሐዋርያ ቅዱስ ጳውሎስ ነው። (የሐዋ. ሥራ ፯÷፻፰)

በዚህ ወቅትም በአምነታቸው ጸንተው፥ የክርስቶስን መከራ መስቀል ተሸክመው ይጓዙ ለነበሩ ለስምንት ሺህ ማኀበረ እስጢፋኖስ የስደትና የመከራ ዘመን በመሆኑ፥ የማኀበሩ መሥራች ቅዱስ እስጢፋኖስ ከሞተ በኋላ እኒህ ማኀበረ እስጢፋኖስ በየሀገሩ ተበትነው እየዞሩ፥ በየምኵራቡ እየተገኙ ወንጌልን በማስተማራቸው ብዙ ሰዎችን በክርስቶስ እንዲያምኑና ክርስቶስን እንዲከተሉ አድርንዋል።

ከአሳዳጆቹም መካከል አንዱ በመጀመሪያ ለሕገ ኦሪቱ ታማኝና ቀናዒ (ቀናተኛ) የነበረው፥ በክርስቶስ ከተጠራ በኋላም ለወንኔል አገልግሎት ቈራጥ የሃይማኖት መዶሻ፥ መከራ መስቀሉን ለመሸከም ሴት ከቀን የሚተጋ፥ አስመሳዮች በበዙበት ዘመን አስመሳይነትን የሚጠላ ይህ ሐዋርያ ቅዱስ ጳውሎስ ነው።

ሐዋርያው ቅዱስ ጳውሎስ ከሲቀ ካህናቱ የፌቃድ ደብዳቤ ተቀብሎ ማኅበረ እስጢፋኖስንም ሆነ በክርስቶስ ያመኑ ክርስቲያኖችን በደማስቆ በማሳደድ ላይ እንዳለ ምንም አሳዳጅ ቢሆንም ማእምረ ኅቡአት ከባቴ አበሳ የሆነው ኔታችንና መድ*ጎ*ኒታችን ኢየሱስ ክርስቶስን ከአመነ በኋላ መስቀሱን ተሸክሞ በጽናት የሚጓዝ የእምነት ሰው፥ የወንጌል አርበኛ፥ ጠንካራ፥ ‹‹ሊከተለኝ የሚወድ መስቀሱን ተሸክሞ ይከተለኝ›› ያለውን አምሳካዊ አደራ በተግባር የሚተረጕም መሆኑን በዐወቀ ገንዘብ ‹‹ሳውል ሳውል ለምንት ትስድደኒ ወይቤሎ መኑ አንተ እግዚአ ወይቤሎ አነ ውእቱ ኢየሱስ ናዝራዊ ዘአንተ ትሰድደኒ ይብእስከ ፈጊጽ ውስተ ቀኖት በሲኅ ወእንዘ ይርእድ ይቤሎ እግዚኦ ምንተ<u>ት</u> ትፈቅድ እግበር አነ -- ሳውል ሳውል ለምን ታሳድደኛስህ የሚሰውን ቃል ሰማ፤ ሳውልም አቤቱ አንተ ማነህ አለው፤ እርሱም አንተ የምታሳድደኝ የናዝሬቱ ኢየሱስ ነኝ፤ በሾህ ብሬት ላይ ብትቆም ላንተ ይብስሃል አለው፤ እርሱም እየተንቀጠቀጠና እየፌራ አቤቱ ምን እንዳደርግ ትሻስህ? ...›› ሲሰው *ጣድ*ረግ ያለበትን ነግሮታል። የተነገረውንም በመስማት በሐናንያ አማካኝነት አምኖና ተጠምቆ የወንጌል አገልግሎቱን ጀምሯል። (የሐዋ.ሥራ ፱÷፬)

አገልግሎቱንም የጀመረው ከፍተኛ ዋ*ጋ* ከሚያስከፍሎት ከወገኖቹ አይሁድ በመሆኑ ይህ ነው የማይባል ግፍና መከራ የደረሰበት ቢሆንም ጌታችንና መድኅኒታችን ኢየሱስ ክርስቶስ በቀራንዮ አደባባይ በመስቀል ላይ ሆኖ ሥጋውን ቈርሶ ደሙን አፍስሶ ለሰው ልጅ የከፈለውን ጸዋትወ መከራ በዐይነ ሕሊና እያሰበ‹‹ተመሰሉ ኪያየ ከመ አነ እትሜሰሎ ለክርስቶስ -- እኔ ክርስቶስን እንደመሰልኩ እኔን ምሰሉ›› እያለ የክርስቶስን መከራ መስቀል ተሸክሞ አሳይቶናል፡፡

ይህ ማስት ‹‹‹‹‹‹‹‹‹‹
ከኢጻሬ መስቀስ ሞትየ ኢይክል ይጸመደኒ፤ መስቀሴን ተሸክሞ ያልተከተሰኝ አገልጋዬ ሲሆን አይችልም›› በማስት፥ ጌታችን በቅዱስ ወንጌል መስቀል መከራ መሆኑን የመስቀልን ትርጕም ገልጾ ባስተማረው ትምህርት መሠረት ዛሬ ያለነውም ሆነ ወደፊት እስከ ዕለተ ምጽአት ድረስ የሚነሣው ትውልድ ሁሉ በያለበት ቦታ፥ በያለበት ደረጃና ጎላፊነት እንደ ቅዱሳን ሐዋርያት እስከ ሞት ድረስ መስቀሉን ተሸክሞ የማይጓዝ ከሆነ፥ የክርስቶስ ተከታይ ሲሆን እንደማይችል ሐዋርያው ቅዱስ ጳውሎስ መስቀሉን ተሸክሞ በሕይወቱ አሳይቶ አረጋግጦልናል።

ለዚህም ከቅዱስ ጳውሎስ በተጨማሪ ምሳሴ የሚሆኑን የአምላካቸውን አሠረ ፍኖት በመከተል መከራ መስቀሱን ተሸክመው ከተጓዙት ቅዱሳን ሐዋርያት መካከል እነቅዱስ ጴጥሮስ ተዘቅዝቀው በመሰቀል፥ አነቅዱስ ቶማስ ቈዳቸውን በመንፈፍ፥ ሌሎችም ቅዱሳን ሐዋርያት በተለያየ መንገድ የመስቀሱን ጸዋትወ መከራ በመቀበል ተጋድሏቸውን ፈጽመው ለክርስትና መጎልበት ከፍተኛ አስተዋፅኦ አበርክተው ያስፉ ቅዱሳን ምሳሌ ሊሆኑን ይገባል።

ዛሬም ቢሆን ክርስቶስን አሳልልው ከሰጡ መካከል ተፈል አይሁድ፥ የቅድስት ቤተ ክርስቲያናችን ጥቅሟን የሚሹ፥ እሷን ግን የሚጠሉ እራስ ወዳዶች በውስጥም በውጭም እያሳደዷት በመሆኑ አደብ እንዲገዙ ዛይ ማለት እንደሚያስፈልግ ሐዋርያው ቅዱስ ጳውሎስ ይመክረናል፡፡

ለዚህ ነው ሐዋርያው ቅዱስ ጳውሎስ ከላይ ከጠቀስናቸው የመስቀሉ ጠላቶች ሞኞችና ስነፎች በመስቀሉ አማካኝነት መዳናችን ያመንን እኛን ለመለየት የቅዱስ መስቀሉን ነገር ሲያብራራ፥ የመስቀሉ ነገር በኢአማንያን ዘንድ ሞኝነትን መስሎ መስናክልና ዕንቅፋት ሲሆንባቸው ለሚያምኑት ግን የአግዚአብሔር ንይልና ጥበብ ነው። ምክንያቱም እግዚአብሔር የዓለምን ጎይል፣ ጥበብና ዕውቀት ኢአማንያን በናቁትና በማያምኑበት መስቀል ከንቱ አድርጎታል።

ለቅዱስ መስቀሱ ጠላት ሆነው የተሰለፉ አይሁድም





‹‹መድኅኒቶሙ ጸልዑ፤ መድኅኒታቸውን ጠሉ›› ሕንዳስ ሲቁ፥ የሕይወት ምንዌ የሕይወት መገኛ የሆነውን አምሳካቸውን ጠልተው ሰቅሰው መግደሳቸው ሳያንሳቸው፥ ጌታ የተሰቀለበትን ቅዱስ መስቀሉን መቅበራቸው ከሞኝም ሞኝ፥ ከሰነፍም ሰነፍ መባል የሚያንሳቸው እንጅ የሚበዛባቸው አይደስም።

ደግሞ የሚያስገርመውና የሚያስደንቀው እንዚህ መስቀሉን የቀበሩ የመስቀል ጠሳቶች የአይሁድ መሪዎች፥ የቤተ መቅደሱ ባለቤቶች ራሳቸው ድነው ሰውን ሕንዲያድኑ የታመነባቸው ባካሄዳቸው፥ባለባበሳቸውና ባንጋገራቸው ሁሉ የሚያፍራቸውና የሚያከብራቸው የድኅነትን በር ዘጊ ሆነው መገኘታቸው ነው።

ዛሬም በቅድስት ቤተ ክርስቲያናችን ሕየገጠመን ያለ ለቅድስት ቤተ ክርስቲያናችን ዋጋ እየከፈሉ ያሉ መልካም ሕረኞች፥ ለመንጋው የሚጨነቁ መሪዎች ሕንዳሉ ሁሉ፤ ቅድስት ቤተ ክርስቲያናችን አሳድጋና አስተምራ ሥልጣነ ክህነት ሰጥታ፥ መስቀል አስጨብጣ በክህነቱ ክርስቶስን ሕንዲያገለግሉ፥ በመስቀሉ ምሕመናንን እንዲባርኩ በሥልጣኑ ዶግጣዋን፥ ሥርዐቷንና ቀኖናዋን ሕንዲጠብቁና ሕንዲያስጠብቁ ታላቅ *ጎላፊነት የተሰጣቸው በጣት የሚቈጠ*ሩ ጥቂት አካላት ቅድስት ቤተ ክርስቲያናችን የሰጠቻቸውን ጎላፊነት ወደሎን በመተው በሙስና ሕየተዘፈቁ፥ ነውር ሕየፈጸሙ፥ የዋሃን ምሕመናንን ሕደታለሱና በሚፈጽሙት ነውር ሕያሳዘ<u>ታ</u>፥ በቅዱስ መስቀሱ ሕየነገዱ፥ ቅድስት ቤተ ክርስቲያናችንን ነቅሬው ለነቃፊ፥ ሰድበው አሳልፈው ሲሰጡ ማየት መስቀሱን ስሰዳበ. ከቀበሩ፥ የድኅነት በርን ከዘን፥ ጌታቸውን ከሰቀሱ ከአይሁድ መሪዎች ያልተናነሰ የነውር ሥራ እየሠሩ መሆኑን ልብ ማለት ይገባናል።

በመሆኑም በየደረጃው በኃላፊነት ያለን አካላት ከነዚህ በመስቀሉ ከሚነግዱ ጥቂት ነውረኛ ነጋዬዎች ቅድስት ቤተ ክርስቲያናችን መጠበቅ ነገ ዛሬ የማይባል በፍጥነት የማስተካከያ እርምት መሰጠት ያለበት መሆኑን እየጠቆምን በየደረጃው ያለን የቅድስት ቤተ ክርስቲያን ልጆችም በዚህ ሳንሰናክል ክርስቶስ እኛን ተክቶ በመስቀል ላይ የከፈለውን ዋጋ በዐይነ ሕሊና በማየት በክርስትናችን መጽናትና ቅድስት ቤተ ክርስቲያናችንን በመጠበቅ እንዲሁም





በማንልገልና በመንከባከብ ከፍተኛውን ድርሻ መውሰድ እንዳስብን ኦርቶዶክሳዊ ተዋሕዶ ክርስትናችን ያስንድደናል።

እንግዲህ መድጎኒታችን ኢየሱስ ክርስቶስ በቀራንዮ አደባባይ ደሙን ሥጋውን ቈርሶ ዓለምን ያዳነበት ጥንተ ጠሳታችን ዲያብሎስን ድል የነሣበት ለአምስት ሽህ አምስት መቶ ዘመን ጸጋው ተገፍፎ ሰላሙን አጥቶ አወዳደቁ ከፍቶ የነበረው የሰው ልጅ ሰሳሙ የተፈ*ጋገ*ጠበት፥ ነጻነቱ የታወጀበት፤ ነገር ግን ታሪኩ እንዳይነገር፥ ታምራቱ እንዲጠፋ የቤተ መቅደሱ መሪዎች ያስቀበሩት ቅዱስ መስቀል፥ በሚያምትና በማያምት መካከል መለያ ምልክት ሆኖ ይታያል።ይህ ማለት ቅዱስ መስቀል ጌታችንና መድኅኒታችን ኢየሱስ ክርስቶስ ዓለምን ሊያድን እንደ ተሰቀስ ሆኖ በእምነት መነጸር የምናይበት የድኅነታችን ምሥጢር ነው። (ንሳ. ፫÷፩)

በሴላ በኩልም ጌታችንና መድጎኒታችን ኢየሱስ ክርስቶስ ሰማይና ምድርን፥ ሰውና ሕግዚአብሔርን፥ ሰውና መላእክትን፥ ነፍስና ሥጋን፥ ሕዝብና አሕዛብን በአጠቃላይ በሰማይም ሆነ በምድር በቀደመው አባታችን አዳም በደል ምክንያት ሰብሳቢ አጥቶ ተበታትኖ የነበረውን አንድ ያደረገበት የአንድነታችን

ምሥጢር የተፈጋገጠበት የሰላጣችን ምንጭ ምልክታችን ቅዱስ መስቀል ነው።

ይህንንም ሐዋርያው ቅዱስ ጳውሎስ መስቀል እውነተኛ ሰላም ያገኘንበት መሆኑን ሲገልጽ፦ ‹‹ወቦቱ ይሣሀሎ ለኵሱ ወንብረ ሰላመ በደመ መስቀሱ ለዘበሰማይ ወለዘበምድር -- ሁሉንም በእርሱ ይቅር ይለው ዘንድ በመስቀል ባፈስሰው ደም በምድርና በሰማያት ላሱ ሰላምን አደረጉ› ይላል። (ቈላስ. ፩÷፳)

እንደገናም፦ ‹‹አሁን ግን እናንተ በፊት ርቃችሁ የነበራችሁ በክርስቶስ ደም ቀርባችኋል፥ እርሱ ሰላማችን ነውና፤ ሁለቱን ያዋሐደ፥ በአዋጅ የተነገሩትንም የትእዛዛትን ሕግ ሽሮ በመካከል ያለውን የጥል ግድግዳ በሥጋው ያፌረስ ሰላምን ያደርግ ዘንድ፤ ጥልንም በመስቀሉ ንድሎ በእርሱ ሁለታቸውን በአንድ አካል ከእግዚአብሔር ጋር ያስታርቅ ዘንድ ነው፤ መጥቶም ርቃችሁ ለነበራችሁ ለእናንተ ሰላም፥ ቀርበው ለነበሩትም ሰላምን የምሥራች ብሎ ሰበክ›› ይላል (ኤፌ. ፪÷፲፫-፲፰)

ይህ ማለት ከጌታችን ስቅለት በኋላ የነጻነታችን ዐዋጅ የተበሠረበት ስላማዊ ዙፋን በመሆኑ በመስቀሉ አማካኝነት ያገኘነውን የሰላም ምልክት ለምናምን ሁሉ የነጻነትና የድል ምልክታችን ነው። ምልክት ማለት የማይታየውን ነገር የሚገልጽና የሚያረጋግጥ ማለት ሲሆን፤ ጌታችንንና መድንኒታችን ኢየሱስ ክርስቶስም ረቂቅ የሆነውን የማዳን ጥበብን የገለጸበት ስለሆነ እንደዚህ ሐዋርያ ‹‹ወአንስ ሐስ ሲተ ኢይዜጎር ዘእንበለ በመስቀሉ ለኢየሱስ ክርስቶስ እግዚእነ ወበንቤየስ ምዉት ዓለም ወአነሂ ምዉት በጎበ ዓለም…እኔ ግን ዓለም ለእኔ ከተስቀለበት እኔም ለዓለም ከተስቀልኩበት ከጌታችን ከኢየሱስ ክርስቶስ መስቀል በቀር ሌላ የምመካበት ነገር የለኝም›› ማለት ይገባናል። (ገላ. ፯÷፲፬)







እግዚአብሔር በብሎይ ኪዳን እስራኤላውያንን ከባርነት ለማውጣት፥ ከታዘዘው መቅሥፍት ለማዳን፥ በቤታቸው መቃን ላይ የበጉን ደም ምልክት እንዲያደርጉ በማድረግ ከመቅሥፍት አድኗቸዋል (ዘፀ. ፲፪÷፲፫)። በኋላም በኀጢአታቸው ምክንያት ተናጻፊ እባብ ታዝዘባቸው እየነደፊ ሲያሠቃያቸው ይቅር እንዲላቸው ንስሓ ቢንቡ በሚታይ ቦታ ላይ የእባብ ምልክት በመስቀል አምሳል እንዲስቅሉ በማድረግ ያነን እያዩ እንዲድት አድርጓቸዋል። (ዘጕ. ፳፩÷፫)

ሕነዚህ ነገሮች ለጊዜው ከሥጋ ሞት ለመዳን የሚያገለግሱ ቢሆንም ዋናው ዓላማ ግን በሐዲስ ኪዳን ጌታችን ኢየሱስ ክርስቶስ በመስቀል ላይ በአፈሰሰው ደሙ የሰው ልጅ ድኅነት የሚፈጸም መሆኑን ጠቋሚ ምልክት ሲሆን፤ ጊዜው ሲደርስ በመስቀል ላይ ተሰቅሱ ደሙን አፍስሶ ሥጋውን ቈርሶ ሰውን ለፍጹም ድኅነት አብቅቶታል።

ዛሬም በቅዱስ መስቀሉ ፍጹም ድኅነት ያገኘን መሆናችን አምነን በተግባር ለማረጋገጥ፦ መስቀሱን፦ በልብሳችን፥ በአንገታችን፥ በአካላችን፥ በቤታችን የክርስትናችን ምልክት አድርገን ተሽክመነው እንገኛለን። ይህ መልካምና የሃይማኖታችን ማንነትን የሚገልጽ ምልክታችን መሆኑ ይበል የሚያሰኝ መልካም ተግባር ነው። ነገር ግን ጌታችንና መድኅኒታችን ኢየሱስ ክርስቶስ እኛን ለማዳን ጥንተ ጠላታችን ዲያብሎስን ወግቶ ለመጣል የተጠቀመበት ትልቁ መሣሪያ መስቀል መሆኑን ተገንዝበንና የመስቀሉ ፍቅር ገብቶን በሕወታችን ኢየተዋጋን ያለውን ክፉ መንፈስ የምናሽንፍበት ይህ መስቀል መሆኑን መገንዘብ ይገባናል።

በመሆኑም በየዓመቱ እያከበርነው ያለው ጌታችንና መድጎኒታችን ኢየሱስ ክርስቶስ ተሰቀሎ ዓለምን ያዳነበት ቅዱስ መስቀል የበረከታችን ምንጭ ከመሆኑ አንጻር ከመስቀሉ በረከት ለመካፈል አስበን በልዩ ልዩ አገልግሎት ተሰልፈን በማገልገልና መስቀሉን በማክበር ላይ ያለን ሁሉ የመስቀሉ በረከት ተካፋዮች ሆነናል።

ምክንያቱም እንኳን የቅዱስ መስቀሉ ፍቅር በልቡናችን የተሳሰብን፥ በመስቀሉ ንይል እየተጠቀምን ያለንና የመስቀሉን በሬክት ሽተን የመጣን እኛ፤ ውስጡ ጥበበ እግዚአብሔር ቢሆንም፥ በምቀኝነት የተነሡት አይሁድ ጌታችንና መድጎኒታችን ኢየሱስ ክርስቶስን የሚሰቀልበትን መስቀል አሸክመው ሲሰቅሉት ወደ ጎልጎታ ሲወስዱት፥ በኢጋጣሚ መንገድ ላይ ተገኝቶ መስቀሉን ያሸከሙት ቀሬናዊ ስምዖን የበረከቱ ተሳታፊ እድለኛ አሆናለሁ ብሎ ሳይጠብቀው የመስቀሉ በረክት ተሳታፊ ሆኖ አይተነዋል። (ማቴ. ፳፯÷፴፪)

በዕውቀት የበሰሉ፥ በሕን ኦሪት የተካኑ፥ ትንቢተ ካቢያትን ጠንቅቀው ያወቁ ፌሪሳውያን በተደፈነ ልቡናቸው፥ በታወረ ዐይናቸው ጌታቸውን ለመስቀል ሲሯሯጡ፤ ዕድሜ ልኩን ሰዎችን በመዝረፍ፥ ቋንጃ በመቁረጥ፥ ደም በማፍሰስ መላ ዘመኑን ንጢአት ሲሠራ የኖረው ፌያታዊ ዘየማን ‹‹ተዘስረኒ ሕግዚአ አመ ትመጽእ በመንግሥትክ፤ አቤቱ በመንግሥትህ በመጣህ ጊዜ አስበኝ» ብሎ በደቂቃዎች ውስጥ በንባው ከእውነተኛ ልብ በመነጨ ፍጹም ንስሓ ወደ ንነት ለመግባት የመጀመሪያው ስው ሲሆን፤ ባጋጣሚ መንገድ ላይ ተንኝቶ መስቀሉን የተሸከመው ቀሬናዊ ስምዖንም ከመስቀሉ የሚገኘውን በረክት አግኝቷል። (ሉቃ. 23÷42)

በአጠቃላይ፤ ከዘመናት በፊት ተነሥቶ ስለ ጌታችንና መድኅኒታችን ኢየሱስ ክርስቶስ ከቅድስት ድ**ን**ግል ማርያም መወለድና ዓለምን በመስቀሉ ቤዛነት ማዳን ትንቢት ሲናገር የቆየው ነቢየ እግዚአብሔር ዳዊት፥ ጌታችንና መድኅኒታችን ኢየሱስ ክርስቶስ እኛን ሰማዳን የተሰቀሰበትና ደሙን አፍስሶ በደሙ የቀደሰው ቅዱስ መስቀል፥ ለሚፈሩትና ለሚያመልኩት የተሰጠ፥ የዓለምን መዳን የሚያመለክት የክርስትና ምልክት፥ የሰላም፥ የፍቅር፥ የዕርቅ፥ የአንድነትና የነጻነት አርጣ ሆኖ እንደሚያገለግል፤ የክርስቶስ ቅዱስ ሥጋው የተፈተተበትን፥ ክቡር ደሙ የፈሰሰበትን፥ ዓስም የተቀደሰበትን በመሳለምና በመዳሰስ ሞትን ከሚያመጣ የሰይጣን ቍራኝነት ሁሉ ተሳቀን ከኃጢአት ርቀን እርሱን መከሳከያ *ጋ*ሻ አድርንን ተጠብቀን የምንኖርበት መሆኑን ሲገልጽ፦ ‹‹ወወሀብኮሙ ትሕምርተ ለሕለ ይፈርሁከ ከመ ያምሥጡ እምገጻ ቅስት ወይድጎት ፍቁራኒከ፤ ለሚፈሩህ ምልክትን ሰጠሃቸው፤ ከቀስት ፊት ያመልጡ ዘንድ›› ብሎ የመስቀል ምልክት ከሞት ጦር የምናመልጥበት፥ የእግዚአብሔርን ሰላም የምናንኝበት፥ የነጻነታችን ምልክት፥ እውነተኛ የፍትሕ ዙፋን እንደሆነ በትንቢቱ ተናግሯል። (መዝ. ፯፱÷፬)

ቅዱሳን መሳሕክትም ሲፈጠሩ የበላይ አድርጎ የፈጠረው ሳጥናኤል በፈጣሪው ላይ በዐመፀ ጊዜ ከርእሱ ጋር የተዋጉ ብርሃናውያን መሳሕክት ሳጥናኤልን ሕስከ ሥራዊቱ ድል የነሡት ጎይል ይሆናቸው ዘንድ በየክንፋቸው የሳለባቸው የብርሃን መስቀል ኃይልና ጋሻ ሆኗቸው በመሆኑም እኛም ቅዱስ መስቀል ጋሻችን፥ ጎይላችን፥ ሰላማችንና ምልክታችን ቅዱስ መስቀል መሆኑን ተገዝበን የበረከቱ ተሳታፌ እንድንሆን ቅድስት ቤተ ክርስቲያናችን ጥሪዋን ታስተሳልፋለች። የመስቀሱ በረከት አይለየን።





**በመጋቤ ምሥጢር አሕመሪ ፀሐዩ** (MA) የሰዋስወ ብርዛን ቀዱስ ጳውሱስ መንፈሳዊ ኮሴጅ የግዕዝና የሥነ ጽሑፍ መምህርና የትምህርት ክፍል ጎሳፊ

የሰው ልጅ በሕግዚአብሔር አርኣያና አምሳል የተፈጠረ ክቡር ፍጥረት ሕንደሆነ በዘፍጥረት ምዕ. ፩ ቍ. ፳፮ ሳይ ተጠቅሷል። ሁሉም ፍጡር ሕግዚአብሔርን ማየት የማይቻለው ቢሆንም፥ በአርኣያው የፈጠረውን ሰው በማየት ስለ ሕግዚአብሔር መልክና አምሳል ማወቅና መናገር ይችሳል። (ዮሐ. ፩÷፲፰)

የሰው ልጅ ቆሞና ሁለት እጆቹን ወደ ሥን ዘርማቶ ስንመስከተው የመስቀል ቅርፅ አሰው፤ አርኣያ እግዚአብሔርንም በዚህ አንጻር በዐይነ ሕሲና ስንመስከተው መስቀሰኛ ነው ብንል ሐሰት አይሆንም። ስለሆነም ፅፀ መስቀል ከፅፅነት ባለፌ የእግዚአብሔር መልክ የሚገስጽበት ምሥጢር ነው።

መስቀል ከሰው ልጅ ውድቀትና ድኅነት አንጻር ሲታይ ደግሞ፥ ሔዋን ሕግ ጥሳ የበሳችው ዕፀ በለስ ምክንያተ ሞት ሲሆን፥ ዕፀ መስቀል ምክንያተ ሕይወት ሆኗል። አዳኙ መድኅኔ ዓለም ክርስቶስ ሲሆን፤ መስቀል ምክንያተ ድኅነት ነው እንሳለን። በዚህ መሠረት ሃይማኖተ አበው የሚባለውን መንራሳዊ መጽሐፍ የተናገሩ፥ የጻፉ፥ ይዘጋጁና ሌሎችም ኦርቶዶክሳውያን ሊቃውንት ስለ መስቀል ምን አሉ? የሚለው የዚህ አጭር ጽሑፍ መነሻ ነው። መልካም ንባብ!

«ውእቱ ዝንቱ መስቀል ዘቦቱ ንትመካሕ ከመ ንሰብሖ ቦቱ፤ እንሰግድለት ዘንድ የምንመካበት መስቀል ይህ ነው።» (ሃይ.አበ. እልመስጦአግዖ ፬÷፫)

የሚመካ በሕግዚአብሔር ይመካ ተብሎ በቅዱስ መጽሐፍ ሕንደ ተጻራው፥ «የምንመካበት መስቀል» ሕግዚአብሔር የድል አርጣ፥ ምክንያተ ድኅነትና መግረራ ፀር አድርጎ፥ ሥጋውን ቆርሶ ደሙን አፍሶ ያከበረውን መስቀል ጋሻ መከታ አድርገን ሕንኖራለን በማለት የመስቀልን ክብር ከመገልጽ ባሻገር፥ ለመስቀል የጸጋ ስግደት ሕንደሚገባ የሚያስረዳ ጭብጥ ነው።

አይት መንክር ዘይደሉ ከመ ናንክር እምቴሁ ልድፋደ... በትርት ዘአንቅዐ ማየ እምኰኵሕ ወሚመ መስቀል ዘአንጽሐ ዓለመ፤ እጅግ ልናደነቅ የሚገባው ድንቅ ነገር የትኛው ነው? ከዐለት ውኃ ያፌለቀው የሙሴ በትር ነው? ወይስ ዓለምን ያከበረ መስቀል ነው? (ሃይ.አበ. ኤራቅሊስ ፵፭፡፵፮)

ሊቁ ኢራቅሊስ፦ ተዋርዶ የነበረ ዓለም የከበረበት፥ ዕፀ በለስን በልቶ ቅድስናውን አጥቶ የነበረ የሰው



ልጅ የተቀደሰበት መስቀል ነው ይላል። ከዐስት ውኃ ያፈለቀቸውን የሙሴን በትር እናድንቅ? ወይስ ዓለም የከበረበትን መስቀል እናድንቅ? በማለት በንጽጽር ይናንራል።

በሙሴ በትር የፈለቀው ውኃ ከሥጋ ጥም የሚያረካ ነው፤ በመስቀል ላይ ከተስቀለው ከኢየሱስ ክርስቶስ ጎን የፌስሰው ማየ ገቦ ግን ከጽምኣ ነፍስ የሚያረካና ዘለዓለማዊ ሕይወትን የሚሰጥ ነው የሚል ቃል በአንክሮ ያስተምራል። በዚህ ገጸ ንባብ የትኛውን እናድንቅ? በሚል ንጽጽር የቀረቡ ሌሎች ፅንስ ሐሳቦች ቢኖሩም፥ ለርአስ ጉዳዩ ንጽጽር ተሰማሚዎቹ 'በትርና መስቀል' ናቸው። ስለሆነም ጽሑፉ ሁለቱን ያነጻጽራል፤

በብሎይ ኪዳን በሙሴ በትር ምክንያት የታዩት ተአምራት ለድኅነተ ሥጋ ብቻ ናቸው፤ የተደረገውም ለእስራኤል ዘሥጋ ነው። በእግረ መስቀሱ የታዩት ተአምራት ግን ለድኅነተ ነፍስ ማለትም ለዘለዓለም ሕይወት መገለጫ ናቸው። መስቀል የሐዲስ ኪዳን በግ ኢየሱስ ክርስቶስ የተሠዋበትና በደሙ ያከበረው ስለሆነ እንደ ሙሴ በትር አምሳል መርገፍ ሳይሆን አማናዊ የሐዲስ ኪዳን የድል አርማ ነው።

«ቃላ ስሔዋን ከሥተ ዕፀ ወበውእቱ ዕፅ ወፅአ አዳም እምገነተ ተድላ ወቃልስ ዘተወልደ እምድንግል ከሥተ መስቀለ፤ የሔዋን ልብላ ማለቷ ዕፀ በለስ ምክንያተ ሞት መሆኑን አስረዳ፤ ከድንግል የተወለደ ቃል ኢየሱስ ክርስቶስ ግን መስቀል ምክንያተ ሕይወት እንደሆነ አስረዳ።» (ሃይአበ. ዮሐንስ አልወርቅ ፷፯÷፩)

ሊቁ ዮሐንስ አፈወርቅ ስለ መስቀል ምን አለ? ቢሎ፥ ሔዋን ዕፀ በለስን በመብሳቷ የሰው ልጅ ከንነት ፌለሰ፥ ክርስቶስ በመስቀል ላይ በመስቀሉ ዓለም ተቀደሰ።

ዕፀ በለስ አዳም ክነልጅ ልጆቹ ለአምስት ሺሕ አምስት መቶ ዘመናት በሞት ጥላ ሥር እንዲኖር ምክንያት ሆኗል። ዕፀ በለስ ሲነሣ በአእምሯችን የሚታወሰው ስሕተት፥ ጥፋት፥ ጎዘን፥ አጸት፥ መከራና ሞት ነው። በአንጻሩም ዕፀ በለስ ሲወሳ አብራ የምትወሳው ሔዋን ናት። የስሕተት ጀማሪ፥ መሪና ፊታውራሪ መሆኗን አእምሯችን ያውጠነጥናል። "መስቀል" በማለት ስሙሲዘከር ግን፥ በብሉይ ኪዳን ሰዎችን ስቅሎ መግዴያ ያደርጉት የነበረው አሉታዊ ትውስታ በአእምሯችን አይታሰብም። ይልቁንስ መስቀል ሲባል በምናባችን የሚቀረፀው ብርሃን፥ ደስታ፥ የድል ስሜት፥ የፊውስ ስሜት፥ ሕይወትና ድኅነት ነው።

ከሃይማኖታዊው ይዘት ወጥተን ዓለም አቀፍ የነፍስ

አድን ድርጅት መስያ አርጣ የሆነውን "ቀይ መስቀል" ስናስብ፥ በተንቀሳቃሽ መኪናዎቹ ላይ ተሰጥፎ ስናይ በአእምሮአችን የሚሳለው ከሞት አፋፍ የደረስችን ሕይወት የሚታደግ የሕይወት አርጣ እንደሆነ ነው። ስለሆነም ዮሐንስ አፈወርቅ ዕፀ በለስ ምክንያት ሞት፥ ዕፀ መስቀል ደግሞ ምክንያት ሕይወት በጣለት ነገረ መስቀልን ያስተምረናል።

«ሐመ ከመ ስብሕ በሥጋሁ አንዘ ኢየሐምም በመስኮቱ ዘውችቱ ረጎብ ወጽምዕ ጥት በሥጋሁ ቅዱስ ዲበ ዕፀ መስቀል ቅዱስ ዘተወክፎ ለመድጎኒተ ዚኣነ፤ በመስኮቱ ሳይታመም ሰው በመሆኑ ታመመ የተቀበለውም መከራ መራብ፥ መጠጣት ነው፤ ይህም እኛን ለማዳን ቅዱስ ሥጋውን ቆርሶ ክቡር ዴሙን አፍስሶ በተሰቀለበት በቅዱስ መስቀል ላይ ነው።» (ሃይ.አበ. ቴዎዶስዮስ ፹፫÷፳፩)

ሲቁ ቴዎዶስዮስ መስቀልን "ቅዱስ" በማለት ገልጾታል፤ ቅዱስ ማለት በሰዋስዋዊ ፍቺው፦ ንጹሕ፥ ልዩ፥ ክቡርና ምስጉን ማለት ነው። ንጹሕ አለው፦ ንጹሐ ባሕርይ ኢየሱስ ክርስቶስ በዕለተ ዕርብ በመስቀል ላይ በተሰቀለ ጊዜ በደሙ ቀድሶታልና። ልዩ አለው፦ ከሦስቱ አካላት አንዱ አካል እግዚአብሔር ወልድ በተለየ አካሉ ከቅድስት ድንግል ማርያም ተወልዶ በመስቀል ላይ በተሰቀለ ጊዜ ንጉሥ ዕፀዋት አድርጎታልና። ክቡር አለው፦ የተዋረደው የሰው ልጅ በመስቀል ላይ በተሰቀለው በኢየሱስ ክርስቶስ ወደ ቀደመ ክብሩ ተመልሷልና። ምስጉን አለው፦ "መስቀል መልዕልተ ኵሉ ነገር" ብሎ ቅዱስ ያሬድ አመስግኗልና።

«እስመ ሕማማት እንተ ተወክፋ ኢትፌልስ ጎበ ሙስና ዘውእቱ ረኃብ ወጽምዕ ወድካም ... ወስቊረተ እደዊሁ ንጹሓት ወእገሪሁ ቅዱሳት ወተቀንዎቶሙ በዲበ ዕዕ መስቀል ማሕየዊ፤ በሥጋ የተቀበለው መክራ በመለኮቱ አሳንኘውም፥ ይህም በሥጋ የተቀበለው መክራ፦ መራብ፥ መጠማት፥ መድክም ... የንጹሓን እጆቹና የክቡራት አግሮቹ ሕይወት በተንኘበት በመስቀል ላይ መቸንከር መወጋት ናቸው።» (ሃይ.አበ. ኪራኮስ ፯፩÷፴፯)

ቅዱስ ኤፍሬም ቅድስት ድንግል ማርያምን "የሕይወት ፍሬ ከአንቺ ዘንድ ተገኘ" ብሏታል፤ እውነት ነው! የዓለሙ ሁሉ ሕይወት በማኅፀኗ ዘጠኝ ወር ከአምስት ቀን ተፀንሱ በኅቱም ድንግልና ተወልዶ ከሞት ወደ ሕይወት መልሶናልና። ቅድስት ድንግል ማርያም ፍሬ ሕይወት ኢየሱስ ክርስቶስን ስለወለደች ሕይወት የተገኘባት ምክንያተ ሕይወት ትባላለች። እንደዚሁም ሁሉ መድኅኒታችን ኢየሱስ ክርስቶስ በመስቀል ላይ ተስቅሎ ክብርት ነፍሱን ስጥቶ አዳምን ከነልጅ ልጆቹ



ያዳነበት የሕይወት መንገድ በመሆኑ ሲቁ መስቀል ፅፀ ሕይወት ሲል ይገልጸዋል።

መድንኒታችን ኢየሱስ ክርስቶስ በዕለተ ዐርብ በመስቀል ላይ ሆኖ በአግረ መስቀል ቆም ለነበረው ለቅዱስ ዮሐንስም "እናትህ እንዃት" ብሎታል፤ ለእመቤታችንም "ልጅሽ ይኸው" የሚሉ የተስፋ ቃላትን ተናግሯል። ስለዚህም ነው በሊቃውንቱ አንደበት፦ መስቀል ሕይወት የተገኘበት፥ የተስፋ ቃል የተፈጸመበት ምክንያታ ሕይወት የተባለው።

«ርጎበ ወጸም0 ... ወተቀነወ እደዊሁ ወእንሪሁ ዲበ ዕፀ መስቀል ክቡር ወዛቤ ሕይወት፤ ተራቡ ተጠማ፤ እርሱ ሕይወትን የሚሰጥ ሲሆን በክቡር መስቀል ላይ እጆቹንና እግሮቹን ተቸነከረ። (ሃይ.አበ. ዮሐንስ ፻፲፫÷፱)

በክቡር መስቀል ላይ እጆቹንና እግሮቹን ተቸነከፈ፤ በዚህ ኃይስ ቃል የተነገረው የመስቀል ክቡርነት ክብር ስመስቀል *ሕን*ደ*ሚገ*ባው ነው። ቅዱስ በመንፈስ ተቃኝተው ሲቃውንት አባቶቻችን ኢየሱስ ክርስቶስ የተሰቀለበት መስቀል ክቡር መሆኑን በትምህርተ ዛይማኖታቸው አስተምፈዋል። ሐዋርያው ቅዱስ ጳውሎስ ለሮሜ ሰዎች በጻፈው መልእክቱ ምዕ. ፲፫ ቀላ. ፯ ላይ «ወለዘሂ ክብረ አክብሩ፤ ክብር ለሚገባው ክብር ስጡ» ይሳል፤ እኛ ኦርቶዶክሳው*ያንም ጌታችን* መድኅኒታችን ኢየሱስ ክርስቶስ በክቡር ደሙ የቀደሰውን መስቀል እናከብራለን፤ ትእምርተ ክርስትና፥ ትእምርተ ድኅነት፥ ትእምርተ 

ስለ ነገረ መስቀሉ በቅዱሳት መጻሕፍትና በሊቃውንት አንደበት ተነግሮን፥ የመስቀሉ ክብር ገብቶን በኢየሱስ ክርስቶስ አዳኝነት፥ በመስቀሉ ምክንያተ ድኅነት ያመንን የክርስቶስ ቤተሰቦች ነን። ሌሎች ከዚህ በተቃራኒ ያሉ ወገኖች የመስቀሉ ክብር ላይገዳቸው ይችላል፤ ስለዚህም ነው ሐዋርያው ቅዱስ ጳውሎስ፥ «እስመ ነገረ መስቀሉስ አበድ ውእቱ በጎበ ህጉላን ወበጎቤነስ ለእለ ድኅነ ጎይለ እግዚአብሔር ውእቱ፤ የመስቀሉ ነገር ላልገባቸው ሰዎች ሰንፍና ነው፤ በክርስቶስ ለዳንን በመስቀሉ ጎይል ለተማፀንን ለእኛ ግን የእግዚአብሔር ጎይል ነው» (፩ኛ ቆሮ. ፩÷፲፯) ብሎ የተናገረው።

#### መስቀል በኢትዮጵያዊው ሊቅ በቅዱስ ያሬድ

«በፍጽም ወበሕንግድኣ በአጻብሕ ወበመዝራዕት ትሕምርተ መስቀል ጸዊረነ ናንሶሱ፤ በግንባራችን፥ በደረታችን፥ በሕጃችንና በክንዳችን ትሕምርተ መስቀሱን ተሸክመን ሕንመሳለስ።» (የመስቀል ድን)



መስቀል ለኦርቶዶክሳውያን እንደ አማራጭ ሳይሆን ከመሳው አካሳችን ጋር በመንፌስ የተዋሐደ፥ ከዕለት ተዕለት እንቅስቃሴያችን ጋራ የተዛመደ መሠረታዊና መንፌሳዊ አርማችን ነው ይላል ቅዱስ ያሬድ። ስለዚህም ነው እናቶቻችን፥ እጎቶቻችን በግንባራቸው፥ በአንገታቸው፥ በደረታቸው፥ በእጃቸውና በእግራቸው በመስቀለኛ የሚነቀሱት፤ እንዲሁም በቀሚሳቸው፥ በነጠሳቸውና በልዩ ልዩ ልብሶቻቸው በተለያየ ክር በቀይ ሐር በመስቀልኛ እየጠለፉ ይለብሳሉ፤ ከወርቅ ከብርና ከነሐስ በተለያየ የመስቀል ቅርፅ አሠርተው በአንገታቸው፥ በጆሮአቸውና በእጃቸው መዋቢያ ያደር ጋሉ። በዚህም ከሥጋዊ ውበት ባለፈ ነገረ መስቀሉን ይሰብካሉ ማለት ይቻላል።

«መስቀል ብርሃን ለኵሉ ዓለም መሠረተ ቤተ ክርስቲያን፤ መስቀል ለዓለሙ ሁሉ ብርሃን ነው፤ የቅድስት ቤተ ክርስቲያንም መሠረት ነው።» (የመስቀል ድን)



መስቀል ለምን የዓለም ብርሃን ተባለ? ቢሉ፥ በታጢአት የጨለመውን ዓለም፥ አምስት ሺሕ አምስት መቶ ዘመን በድቅድቅ የመከራ ጨለማ የነበረውን ዓለም በሕይወት ብርሃን የታደገው ኢየሱስ ክርስቶስ ተስቅሎበት ዓለምን ስለአዳን ነው ይሏል። ዘበጸዳለ ብርሃት ስለለ ጽልመት እንዳለ ሊቁ። መስቀል መሠረተ ቤተ ክርስቲያን የተባለበትም ምሥጢር የቤተ ክርስቲያን መሠረት የተጣለው ከሦስቱ አካላት አንዱ አካል እግዚአብሔር ወልድ በዕለተ ዐርብ በቀራንዮ አደባባይ በመስቀል ላይ ሲስቀል እንደሆነ የሚያስረዳ ነው።

ሴላው የመስቀል መሠረትነት ቤተ ክርስቲያን በኢየሱስ ክርስቶስ ደም እንደ ተመሠረተች ቅዱሳት መጻሕፍት ይናገራሉ፡፡

«ሤመክሙ መንፈስ ቅዱስ ጳጳሳተ ከመ ትርዐዩ ቤተ ክርስቲያኑ ለእግዚአብሔር እንተ አጥሪያ በደሙ --በደሙ የዋጃት የእግዚአብሔርን ቤተ ክርስቲያን ወይም ምእመንን ትጠብቁ ዘንድ መንፈስ ቅዱስ ጳጳሳት አድርጎ ሾማችሁ።» (የሐዋ.ሥራ ፳÷፳፰)

ቤተ ክርስቱያን የተመሠረተችው በመስቀል ላይ በፌሰሰው ደመ ወልደ እግዚአብሔር ስለሆነ ቅዱስ ያሬድ መስቀል የቤተ ክርስቲያን መሠረት ነው ማለቱ ትክክለኛ አባላጽ ነው።

በመስቀሉ አርጎወ ንነተ በመስቀሉ ንብረ መድጎኒተ ንብረ ሰላመ፤ በመስቀሉ የንነትን በር ከፌተ፤ በመስቀሉ ድጎነትን አደረገ፤ በመስቀሉ ሰላምን አድረገ። (የመስቀል ድጓ)

ለአምስት ሺህ አምስት መቶ ዘመናት የተዘጋው የግነት በር የተክራተው እግዚአብሔር ወልድ በመስቀል ላይ እንደተስቀለ፥ በቀች በኩል ተስቅሎ ለነበረው ጥቦስ ለሚባለው ወንበይ በተናገረው የምሕረት ቃል መሆኑን ያስረዳል። ያን ጊዜ ጥቦስ፦ "እኛ የተስቀልነው በኀጢአታችን ምክንያት ነው፤ አንተ ግን በደል የሌስብህ የሰማይና የምድር አምላክ ነህና አቤቱ በመንግሥትህ በምትመጣበት ጊዜ አስበኝ" አለው። በዚህ ጊዜ ኢየሱስ ክርስቶስ በመስቀል ላይ እንደሆነ "አንተ አዳምን ቀድመህ ወደ ገነት ትግባለህ" አለው፤ በዚህ ሰዓት የገነት በር ተከራተ። ይህን መሠረት አድርጎ ቅዱስ ያሬድ "በመስቀሉ የገነትን በር ከራተ" አለ። «በመስቀሉ ለክርስቶስ ተሞአ ሞት ወተቀጥቀጠ አርውተ ኀጢአት፤ በኢየሱስ ክርስቶስ መስቀል ሞት ተሸነፈ፤ የኀጢአት ቀንበርም ተስበረ።» (የመስቀል ድን)

ኢየሱስ ክርስቶስ በመስቀል ላይ ተሰቅሎ፥ ብዙ ጸዋትወ

መክራ ተቀብሎ፥ አዳምን ከነልጅ ልጆቹ ወደ ቀደመ ክብሩ የመስሰበትን ምሥጢር መናገር ነው፡፡ የጎጢአትን ቀንበር ሰበረ አለ? ዲያብሎስ አዳም ገብሩ ለዲያብሎስ ሔዋን አመቱ ለዲያብሎስ ብሎ በሕብነ ሩካም ጽፎ በዮርዳኖስ ወንዝ ጥሎ የነበረውን የዕዳ ደብዳቤ ኢየሱስ ክርስቶስ በፌለን ዮርዳኖስ በአደ ዮሐንስ ሲጠመቅ እንደ አምላክነቱ እንደ ገል ቀጥቅጦ፥ እንደ ሠም አቅልጦ፥ እንደ ሰውነቱ በአግሩ ረግጦ መደምስሱን ያስረዳል፡ ፡ «ወደምስስ ስነ መጽሐፌ ዕዳነ፤ የዕዳ ደብዳቤአችንን አጠፋልን።» (ቈላስ. ፪÷፲፬)

«ዮም መስቀል አሠነየ ዓለመ ሕንተ በልየ በሥነ ማርያም አዋክየ ለክርስቲያን ከኖሙ ዕበየ፤ መስቀል ያረጀውን ዓለም ዛሬ አደሰ፤ በድንግል ማርያም ልጅ በኢየሱስ ክርስቶስ አበራ፤ ለክርስቲያን ክብር ሆነ።»

መስቀል በብስይ ኪዳን የሚታወቀው በወንጀለኛ መቅጫነቱ ነበር፤ በሐዲስ ኪዳን ግን መስቀል በኀጢአት ጕስቍሎ የነበረው ዓለም የታደሰበት የሰላም ምልክት፥ የሰላም ተምሳሴት፥ የዓለምን መጥፎ ገጽታ ያሳመረ የክርስትና ውበት እንደሆነ ቅድስ ያሬድ ያስተምራል።

"በድንግል ማርያም ልጅ በኢየሱስ ክርስቶስ አበራ" ማለት መስቀል ብርሃን ተብሎ እንዲጠራ ያደረገው ራሱ ብርሃን ኢየሱስ ክርስቶስ ስለተስቀለበት ነው፤ ብርሃን የተቀመጠበት ነገር ከሌላው የበለጠ የብርሃን ሙቀትም ሆነ ብሩህነቱ ይቀርበዋል። መስቀልም እውነተኛ ብርሃን ኢየሱስ ክርስቶስ የተሰቀለበት፥ መወዛ መለከቱ መንበረ ብርሃን በመሆኑ የተነገረለት ጎይለ ቃል ነው። ቅድስ ያሬድም ሆነ ሌሎቹ ሊቃውንት ስለ ቅዱስ መስቀል የተናገሩት ነገር በአመዛኙ ተመሳሳይና ተቀራራቢ ነው።

ሐሳቡ ሲጠቃለል፤ መስቀል ትሕምርተ ሰሳም፥ የድል አርጣ፥ የዓለም ክብር፥ ምክንያተ ድኅነት፥ ትሕምርተ ክርስትና፥ ቅዱስ፥ የሕይወት መንገድ፥ የጠላት ዲያብሎስ ድል መንሻ፥ ተባርከን የምንቀደስበት፥ ተዳሰን የምንፌወሰበት፥ ኢየሱስ ክርስቶስ ደሙን ይፌስሰበትና መሀዛ መስኮቱ ያረፌበት፥ መድኅኔ ዓለም ክርስቶስ ለሰው ልጆች ድኅነት ሲል የተቀበለውን ጸዋተወ መክራ የምንዘክርበት፥ ከኦርቶዶክስ ተዋሕዶ አማኞች ሕይወት ጋራ የጠበቀ የሕይወት መስተ ጋብር ያለውና የነጻነት አርጣ አድርገን የምንመካበት መስቀል እንደሆነና ለክብረ መስቀል የአጋ ስግደት እንደሚገባ ሲቃውንቱ አስተምረዋል።





"ቀራጓዮ ስሙ ሰውስቱ መካጓ፤ የቦታው ስም ቀራጓዮ ነው።" ጣቴ. 27፡33 (ቅዱስ ያሬድ)

የአዳም የራስ ቅል መካነ ድጣጎ፥ ዳግጣዊ አዳም የተሰቀሰበት በደሙ የከበረ ምድረ ንጽሕ ቀራንዮ የያዘውን ረቂቅ ሐሳብ (የመዳን ምሥጢር) ጥልቅ በሆነ የተመስጦ ምልከታ፥ በውሳጣዊ ብርሃነ ልቡና ዕይታ ሬጽሞ ለመረዳት ብዙ ይቀረናል። በዚህ አጭር የጽሑፍ አምድም አጠቃሎ ጣቅረብ የጣይቻል መሆኑ ይታወቃል።

የመስቀሱን (የቀራንዮን) ነገር የሚጀምሪው እንጂ ተናግሮ የሚጨርሰው አንደበት፥ ጽፎ የሚያጠቃልሰው የቃላት ውበት እንደሌለ፤ ሲታሰር የሚጽፈው፥ ሲፈታ የሚያስተምሪው ቅዱስ ጳውሎስ የፍቅር ምዕራፍ በመባል በሚታወቀው መልእክቱ ሲናገር፦ ‹‹ነአምር ንስቲተ በበንጹ፤ ከዕውቀት ክፍለን እናውቃለን›› ብሎንልጦታል። (1ቆሮ. 13÷9፤ ቅዱስ ዮሐንስ አፈ ወርቅ)

ልደቱን፥ የራስ ቅሱና መስቀሱ የተገናኙበትን ምሥጢር፦ ‹‹ጥበቡ ልዕልት ዘኢትትነገር፤ የማትመረመር ረቂቅ ጥበቡ›› በሚል ሲገልጠው፤ የሀገራችን መተርጉማን ደግሞ፦ ‹‹ዓለምን ከፈጠረበት ጥበቡ ይልቅ ዓለምን ያዳነበት ጥበቡ ይረቃል›› በማለት ተርጕመውታል፡፡

በድኅነተ ሰብሽ ታሪክ ሰምና ወርቅ ሆነው ያሉትን የራስ ቅሱንና የመስቀሱን ነገር ታሪካዊና ሥነ መለኮታዊ በሆነ ዐውደ ትርጓሜ የሚገልጡትን ሐሳቦች በቅዱሳት መጻሕፍት ማስረጃነት ፊልፍሎ ማውጣት መብራቱን መቅረዝ ላይ ማኖር ማስት ነው።

በመሆኑም ይህን ረቂቅ ጥበብ በእግረ ደቂቅ እየተጓዝን ታሪኩን ከምሥጢሩ፥ ምሥጢሩን ከታሪኩ ሳንለይ አዋ ሕደን፥ በደም ያኔጠውን የክብር ጌታ፥ የማይከፈለውን ውስታ፥ በመጠኑ ለማየት እንሞክራስን። (ኢሳ. 63÷1፤ ዮሐ 19÷17፤ 1ቆሮ 2÷8)





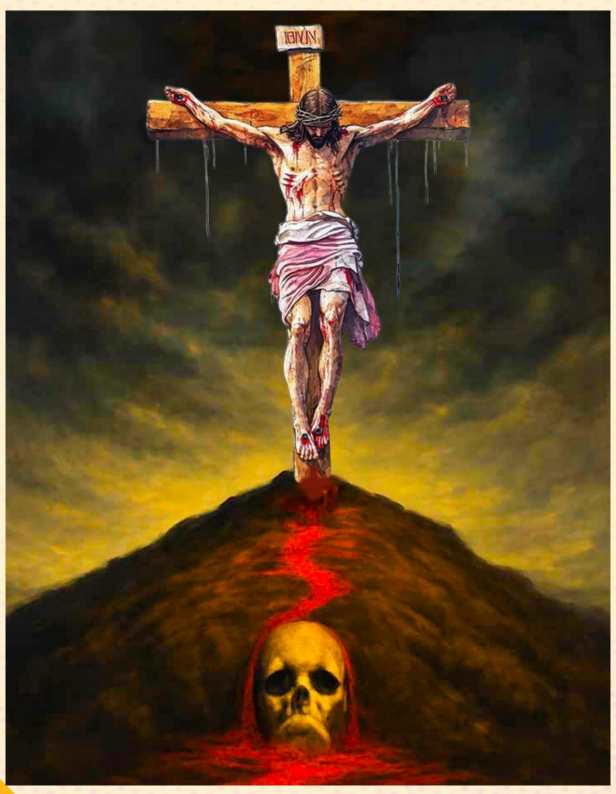
ቀራንዮ፦ ታሪኩና መልሕክቱ ከመተርጉም በላይ ቢሆንም፥ ፊደላዊ ትርጓሜው የአዳም ራስ ቅል የተቀበረበት፥ አይሁድ የፋሲካ በግ በሚሠዉበት የኔሳን ወር አብርሃም ልጁ ይስሐቅን ለመሥዋዕት ያዘጋጀበት በምድረ ሕስራኤል ከሚገኙት ተራራዎች ሁሉ ፈጽሞ የተለየ የጭንቅላት ቅርጽ ያለው ትኩረት የሚስብ ቦታ ማስት ነው።

ምሥጢራዊ ትርጕሙ ደግሞ እግዚአብሔር አንድያ ልጁን ልኮ እኛን የማዳኑን ዕቅድ የሬጸመበት፥ የሞት ሥልጣን በጎይለ መስቀሱ የተሻረበት፥ ፌውስ የሚያስፌልገው፥ በጎጢአት የደረቀው ቁስለኛው የራስ ቅልና የሚፌውሰው መስቀል የተገናኙበት ጥልቅ ትርጓሜ ያለው ትምህርተ ክርስትና ነው። (ሮሜ 8÷4) ሁልጊዜ በማይዘነጋው የትምህርተ ክርስትና ሐተታም



ሲብራራ፦ የቀራንዮ ስያሜ ከታሪክ አልፎ አዲሱ የመንግሥተ ሰማያት ሕይወት በዚያ እንደሚጀመር የሚያሳይ የአዳም ራስ ቅል የለመለመበት ጥልቅ የሆነ ምሥጢር ያለው መሆኑን እንረዳለን። (ቈላስ. 2÷10፤ ቅዱስ ባስልዮስ)

#### የራስ ቅል የለመለመበት ግሩም ምሥጢር:-





በቀራንዮ ተገብረ ሥርዓተ ምሥጢር በኢየሱስ ክርስቶስ ስሊሁ ቀንርባን ወመስቀሉ ምሥዋዕ፤ በቀራንዮ የምሥጢር ሥርዐት በኢየሱስ ክርስቶስ ተደረገ፤ እርሱ ቀንርባን መስቀሉ መሠዊያ ሆነ›› በማለት ቅዱስ አባ ጊዮርጊስ ዘጋስጫ እንደነገረን፤ ሥጋው የተቆረሰበት ደሙ የፌስሰበት ቀራንዮ የአምስት ሺህ አምስት መቶ ዘመን የሕይወት ቋጠሮ የተፌታበት ግሩም ምሥጢር ተፌጽሞበታል። ከሥጋና ከደም ያልሆኑት፥ ረቂቃን አጋንንት ድል የተነሡበት ምሥጢር ሲታሰብም ‹‹ዕፁብ ነገሩ በእንተ መስቀሉ፤ የመስቀሉ ነገር ዕፁብ ነው›› የሚባለው ለዚህ ነው።

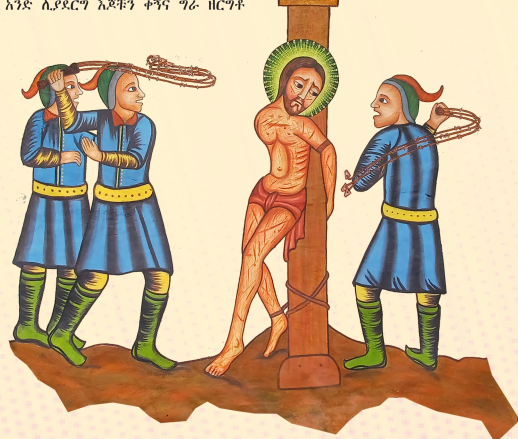
ምሳሌው የሚሆን ይስሐቅ የመሥዋዕቱን ሕንጨት በጀርባው ሕንደ ተሽከመው፥ ንጢአት የማያውቀው ዳግማይ አዳም ዕፀ መስቀሱን ተሽክሞ በቪያዶሱሮሳ (በሕመሙ መንገድ) ሲንዝ ወድቀ ወኢተንጕለ ኵሱ ዓለመ በቅጽበት ዘአቀመ፤ ዓለምን ሁሉ በቅጽበት የአጸናው መስቀሱን ተሽክሞ ወደቀ፤ ነገር ግን አልጠፋም። (ቅዱስ ያሬድ)

ሕርሱ ሰላማችን ነውና ‹‹ሕሬሲ መድኅኒተ ወአግህድ ቦቱ፤ መድኅኒትን አደር ጋለሁ፥ ሕንስጥበት ማለሁ›› ብሎ አስቀድሞ ትንቢት በአስነንረበት ‹‹የራስ ቅል›› በተባለው ተራራ፥ ጥልን በመስቀሉ ንድሎ ሕዝብና አሕዛብን አንድ ሊያደርግ እጆቹን ቀኝና ግራ ዘርግቶ ተሰቀለ። (መዝሙር)

‹‹ተስቂሎ ወተረጊዞ ነቦሁ አውሐዘ ሎቱ ለአዳም ደመ ወማየ ወአጥለላ ለርእሱ ዘሀለወት በቀራንዮ ቅርብተ ታሕተ መስቀሉ፤ ቀራንዮ ተስቅሎ ጎጉን ተወግቶ ለአዳም ከጎጉ ደምና ውኃን አፌስስለት፤ በመስቀሉ ሥር ተቀብራ ያለች የራስ ቅሱም አለመለማት፡፡» (መዝነበ ሃይማኖት 5÷35)

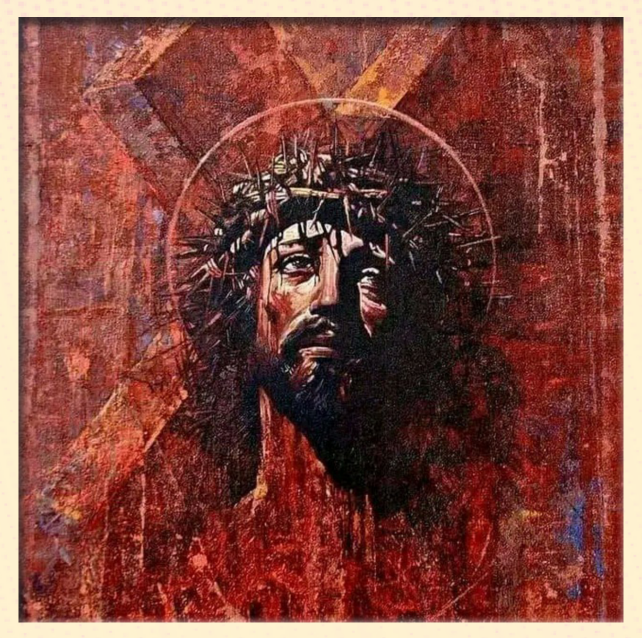
በታሪክ፥ በ7ጸ ምድርና በሥነ ጽሑፍ ጥናት ልብን የሚነካ ጥልቅ የሆነ ሃይጣኖታዊና ታሪካዊ ምሥጢር ባለው፥ የደረቀው ራስ ቅል በለመለመበት ቀራንዮ በመሰቀሱም ፍጥረተ ሰብእ ሞትን ካመጣበት ኀይለ ኀጢአት ነጻ እንዲወጣ ኀጢአትን በሥጋው ኰነነው። (ሮሜ 8÷3፡4)

የሞትና የሲኦል መክሬቻ በእጁ የሆነለት፥ ከዓለም ፍፕሬት ጀምሮ የተሠዋው በግ የከበረ ደሙን በቀራንዮ ላይ አፍስሶ የቤዛነቱን ሥራ በመሬጸሙ የተሰቀለ ሰው ሲሞት ባልተለመደ ሁኔታ በታላቅ ድምጽ ጮኾ ‹‹ተሬጸመ›› አለ (ዮሐ. 19፤ ራእ. 13÷8)። በምክረ ከይሲ የጠፋው ውበት የተፓክስት፥ የመስቀሉ ዓለጣ ‹‹ተሬጸመ›› የተባለበት ግሩምና ድንቅ ምሥጢር የተሬጸመበት የቦታው ስም ቀራንዮ ነው። (ራእ. 5÷12)





#### በምድሪቱ ፍሬ የተገኘው፥ የማይጠፋው ውበት፦



የእግዚአብሔር ቍጥቋጦ ለጌጥና ለክብር፥ ላመለጡ ሰዎች የምድሪቱ ፍሬ ለትምክህትና ለውበት ይሆናል›› በማለት በመንፈስ ትንቢት እንደተናገረው፥ በምድሪቱ ፍሬ (በቅድስት ድንግል ማርያም) የማይጠፋው ውበት ተገኝቷል። (ኢሳ. 4÷2፤ 44÷3፤ ቅዱስ ያሬድ ጸመ ድጓ ገጽ 380፤ ቅ/ አባ ጊዮርጊስ አር ጋኖን 4÷15)

«ይሤኒ ሳሕዩ ሕምውሉደ *ዕ*ዓለ ሕመሕያው፤ ውበቱ ከሰው ልጆች ሁሉ ያምራል›› ተብሎ የተነገረስት

ልዑስ ቃል ኢሳይያስ አስቀድሞ ‹‹በዚያ ቀን የዚያ ድንቅ ጌታ ውበት፥ ከጨካኞቹ የሮማ ወታደሮች *ግርፋት*ና ከመከራ መስቀሱ ጽናት የተነሣ ‹‹ሕንወደው ዘንድ መልክና ደም ማባት የለውም›› ወደሚለው ታሪክ፥ ከሕይወታችን ጋር ወደተሳሰረው ኩነት ተሰውጦአል። (0011. 3÷2)

> የፍጥረት ሁሉ ናፍቆት የሆነው አምሳካችን በቀራንዮ መልኩንና ደም ግባቱን አጥቶ እኛን ለማስዋብ (ለመቀደስ) በተቀበለው መከራ መስቀል ጸሓፊ ወይት አለ? መዛኝስ ወይት አለ? ብለን እንደ ነቢዩ እስክንደነቅ



ድሬስ ‹‹ንጉሡን በፍቅሩ ውበት›› ፊት ለፊት አይተነዋል። (ኢሳ 33÷17፤ ሮሜ 8÷19)

በዐይናችን ያየነው ሕይወታችን ተስቅሎ፥ አርጌው ስውነታችን ተወግዶ መንፌሳዊ ውበታችንንና ልጅነታችንን አግኝተን ወደ ደስታው ሥርግ ለመግባትም የውበታችን ምሥጢር የሚጀምረው ክርስቶስን መልክና ደም ግባት ባሳጣው የእኛ ምትክ (ቤዛ) ሆኖ በተቀበለው ሕማጣተ መስቀል ነው።

በመሆኑም የምድሪቱ ፍሬ ሠርጉ ዓለም ክርስቶስ በፈቃዱ የተቀበለው መከራውና ሞቱ ውበት ያገኘንበት መሆኑን ቅዱስ ያሬድ በመኃልዩ ‹‹ጎስምት እንተ ሠነየት በሞትክ ወዓመት እንተ ግእዘት በጽፍዓትክ ይእቲ ተቤዘዎት በመስቀልክ ወተለይጠት በደምከ፣ ደም ግባት ያልነበራት፥ በሞትህ የተዋበች፥ በጥፊ በመመታትህ ነጻ የወጣች ቤተ ክርስቲያን (ምእመን) እርሷ በመስቀልህ ዛነች፥ በደምህ ተዋጆች›› በሚል እርሱን ወደ መምሰል የቀድሞ መልካችን እንደተመለስንና ወደፊትም የሚጠብቀን ስማያዊ ክብር ታላቅ መሆኑን ለመረዳት ቅርብ በሆነ ሥዕለ ትርጓሜ አብራርቶታል፡፡

በስማያት በግርማው ቀኝ የተቀመጠው መድኅን በዕስተ ዕርብ በቀራንዮ በፌጸመው የቤዛነት ሥራ ‹‹ሞት ሆይ፥ መውጊያህ የት አሰ? ሲአል ሆይ፥ ድል መንሣትህ የት አሰ?›› በማስት ምስክርነቱን በደም ያተመው ቅዱስ ጳውሎስ የገለጠውንም ታላቅ ድል በተአምኖ የምንቀበለው እውነት ነው፡፡ (1ቆሮ. 15÷55፤ ዕብ.1÷3)

የፍኖተ መስቀል ማጠቃለያ ቦታ በሆነው ቀራንዮ የተገለጠው የመስቀሉ ፍቅር፥ በጎልጎታ የታየው የትንሣኤው ክብር፥ በፕልቅ ሸለቆ ራስ ላይ በረገፌችው የክብሩ ጌፕ የተገለጠው ምሥጢር የተፌጸመበት ያ ‹‹የራስ ቅል›› በኪዳኑ ዴም የክበረበት የቦታው ስም ቀራንዮ ነው፡፡ (ኢሳ. 28÷11፤ ዕብ. 10÷29)

#### የሕጉ ክስ የቀረበት፥ ያልተለወጠው፥ የክስ ጽሕፈት፡-

ከሕግ ርግማን የተዋጀንበት፥ በመስቀሱ ራስ ላይ የተጻፈው ‹‹ንጉሥ አይሁድ›› የሚለው ጽሕፌት ሥራዔ ሕግ ክርስቶስ ሕግ ተላላፊ እንደሆነ ለማሳየት ታስቦ የተጻፈ የክስ ጽሕፌት ሲሆን፤ ለእርሱ ግን የዘለዓለም ንግሥናው በዐደባባይ በትክክል የታወጀበት፥ በእኛ ላይ የነበረው፥ በትእዛዛት የተጻፈው የዕዳ ጽሕፌት የተደመሰሰበት አምላካዊ ጥበብ ነው፡፡ (ጣቴ. 27÷37፤ 7ላ. 3÷13፤ ቈላስ. 2÷14) በሌላ በኩል ገገርውም ‹‹ኢየሱስ ናዝራዊ ንጉሠ አይሁድ›› የሚሰውን የጽሕፌት ስሌዳ በመስቀሱ ራስ ላይ የአስቀመጠው የሮማዊው ጲላጦስ፥ የግሪካዊው ሄሮድስ፥ የዕብራዊው ሊቀ ካህናት የቀያፋ ወገኖች ‹‹አይሁድ ነጻ የሚያወጣቸውን ንጉሣቸውን ስቀሱ›› እያሉ የተጻፈውን መግለጫ እያነበቡ እንዲሳለቁባቸው ነው፡፡ (ትር.ወን.፤ ሕማማት)

የሞት ቅድመ አያት በሆነው ቅናት ደሙን ሰማፍሰስ በመፍጠን አሳልፌው የሰጡት፥ አይሁድ የሮማውን ንዥ ‹‹ኢትጽሐፍ ከመዝ፣ እንዲህ አትጻፍ›› ሲሉት ‹‹ዘጸሐፍኩ ጸሐፍኩ፣ የጻፍኩትን ጽፌያለሁ›› ያለው ከእርሱ የተነሣ ሳይሆን የሥልጣናት ሁሉ ራስ ኃይል እንደነበር በትርጓሜ ወንጌል ተፈጋግጧል፡፡ (ያዕ 1÷15)

ይህም ተአምር በቀራንዮ እንደተከናወነ ‹‹ጎይል አምሳካዊ አገበረቶ ከመ ኢይወልጥ ዘንተ -- የጻፌውን እንዳይለውጥ ያስገደደችው አምሳካዊት ጎይል በጲሳጦስ ሳይ ነበረች›› ተብሎ ንግሥናውን በሚገልጽ መንገድ ተተርጉሟል፡፡

በሰማይ ሦስት፥ በምድር ዐራት ተአምራት በመፈጸማቸው ስለ ሕኛ በቀራንዮ የተሰቀለው ሰው ብቻ ሕንዳልሆነና ለፍጥረታት ሁሉ ሕይወትን የሚሰጥ አምላክ ሕንደሆነ በዚህ ተረድተናል፡፡ (ትር.ወን. ዘደብረ ገሪዛን) በመስቀሉ ራስ ላይ የተቀመጠው ያልተለወጠው የክስ ጽሕፈት የሥልጣናት ሁሉ ራስ ንግሥናው የታወጀበት፥ የዕዳችን ጽሕፈት የተደመሰሰበት የቦታው ስም ቀራንዮ ነው፡፡

## የመክራው አልጋ፥ የሠርጉ ወጸድ **ቀ***ሬ***ንዮ:**–

በተፈጥሮው የራስ ቅርጽ ያለው፥ የሦስቱን ራሶች በምሥጢር አቅፎ የያዘው ይህ ትኩረት ሳቢ ተራራ በዕለተ ወርብ በፌሰሰው የኪዳን ደም ተቀድሶአል። የዐሥራ አራተኛው ክፍለ ዘመን የሥነ ጽሑፍ መቅረዝ በመባል የሚታወቀው አባ ጊዮርጊስም የቀራንዮን መቀደስ በሚገልጠው ድርስቱ፦ ‹‹ቀራንዮ ተቀደስት በደመ ኢየሱስ ክርስቶስ ጎልጎታ ተቀደሰት በሥጋሁ ንጽሕት በቀራንዮ ተተክለ ዐራተ ሕማሙ … ቀራንዮ ዐጸደ መርዓሁ፤ ቀራንዮ በኢየሱስ ክርስቶስ ደም ተቀደሰች፤ ጎልጎታ በሥጋው ከበረች፤ በቀራንዮ የመክራው አልጋ ተተክለች፤ ቀራንዮ የሠርጉ ዐጸድ ሆነች›› ብሎአል። (አባ ጊዮርጊስ ዘጋስጫ)





ወደ በጉ ሥርግ ብፁዓን ተብለን የምንጠራበት፥ ሁሉም ሙሽራ የሚሆንበት የበጉ ሥርግ የተዘጋጀው በሥርጉ አጸድ ቀራንዮ መሆኑን ከዮሐንስ ራሕይ ጋር አስማምቶ ሲቁ በዚህ መልኩ ገልጦታል። ከዘላለም ሞት፥ ከገሃነመ አሳት ለመዳን በጉን ከሚዋጉት ተለይተን፥ አውሬውን ድል ነሥተን ያኔጠውን ልብስ ከለበስን (የጽድቅን ሥራ ከሥራን) ዕንባችን ይታበሳል፥ ስድባችንም ይወገዳል ።

በሕርግጥም ጽድቃችንን እንዳንጥል እንጅ ‹‹በተቀደሰው ተራራ ጌታ እግዚአብሔር ክሰው ፊት ሁሉ ዕንባን ያብሳል፤ ስድብንም ከምድር ላይ ያስወግዳል›› ተብሎ እንደ ተጻፈው፥ በቀራንዮ መስቀል ዕንባችንም ታብሶ ትንቤቱ ቃል በቃል ተፈጽሟል (ኢሳ. 25÷7-9)። የትውልዱ መዳኛና የዕንባ ማበሻ በሆነው ተራራ (በቀራንዮ) ላይ የተፈጸሙትን ምሥጢራት ቋጥረው የያዙት የፈዋሹ፥ የተቀጠቀጠውና የተፈወሰው ራሶች ናቸው፡፡

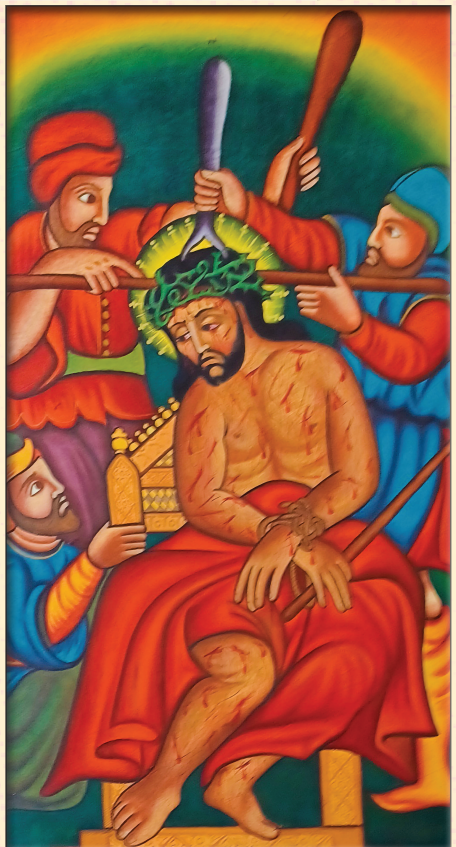
የፈዋሹ ራስ

ስንዳዮቹ የሚሞተውን፥ በመንረፉ ቍስል ቍስላችንን የሚራውስውን የሕይወት ራስ ሮማውያን ወታደሮች ለቅጣት በሚታጠቁት በማይሰበር ዘንግ መቱት፡፡ የክብርና የምስጋና ዘውድ የሚቀጻጀውን የሕይወት ራስ ሕርሱን የሕሾህ አክሊል አቀዳጁት፡፡›› (ማቴ. 27÷29፤ 2ቆሮ. 11÷25)

በደል ያልተገኘበት ንጉሥ ነገሥት ክርስቶስ የራስ ቅሎ ከብዙ እሾህ በተጎነጎነው አክሊልና በሕማጣቱ ምክንያት ‹‹የሕማም ሰው ደዌን የሚያውቀው፥ የሁሳችንን በደል በእርሱ ላይ የአኖረው ብዙ ሰዎችን ያጸድቃል›› ተብሎ የተነገረውን ትንቢት እርሱ ራሱን ተመትቶ፥ በሥጋ አዳም ላይ የበቀለውን ሦከ ኀጢአት አስወግዶ ብዙዎቹን በማጽደቅ ፈጽሞታል፡፡ (ኢሳ. 53÷3-11)

የፍጥረት ሁሉ ራስ ክርስቶስ ራሱን በዘንግ በመመታቱ ‹‹በህየ ሰበረ ጎይለ ቀስት፣ የሰባሪውን ራስ (የሰይጣንን ሥልጣን) ሰበረ (መዝ. 75÷3)። የራስ ቅላችንን ያቆሰለው፥ ልባችንን የሰበረው የዕባቡ ራስ የተቀጠቀጠበትም የቦታ ስም ቀራንዮ ነው።





#### የተቀጠቀጠው ራስ:-

የጥፋቱ ሁሉ 9030 የሆነው የዕባቡ ራስ በጎልጎታ መቀጥቀጥና የአዳም ራስ መራወስ በሕግዚአብሔር የብዙ ዘመናት ሐሳብ ስለነበር፥ **ጎ**ጢአትን በመሥራትና በማሠራት የደረቀው የዕባቡ ራስ መስቀሉ በቀራንዮ በአሰበው የክርስቶስ ተረከዝ ሳይ ባለው ኃይል አምላካዊ ተቀጥቅጦአል።

ወቅጥቃሔሁስ ሰርእስ ከይሲ፤ የዕባቡም ራስ መቀጥቀጥ ዳግመኛ እንዳይነሣ፥ እኛም ወደ እርሱ እንዳንመሰስ፥ እንደ ሞተ እንድንቆጥረውና እንዳለም እንኳ እንዳናስበው ነው (ቅዱስ አባ ጊዮርጊስ ሰግሳዊ)።

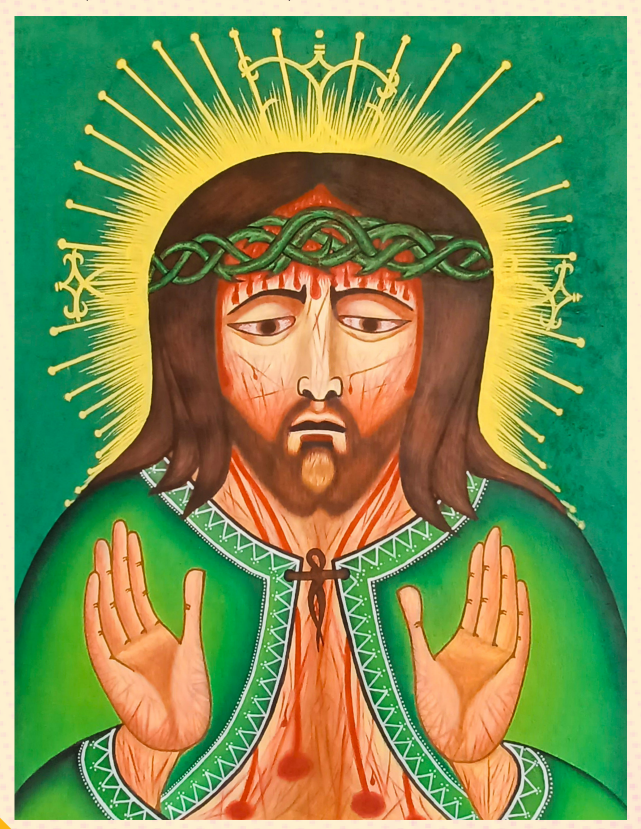
ዳግመኛ ሕንዳይነሣ ሆኖ የተቀጠቀጠውም የአሳቹ ራስ ብቻ ሳይሆን ‹‹በምድር ሳይ የታጥኣንን ራስ (ሥልጣን) እሰብራስሁ›› ተብሎ አስቀድ**ሞ** በነቢይ ሕንደተነገረው፥ በንስሐ የጣይመስሱትን፥ በንብር የሚመስሉትን እርሱን የታጥኣንንም ራስ ጭምር ሰብሮታል (መዝ. 74÷10)። በቀራንዮ የሞትን መውጊያ የተሸከመው፥ የዘንዶው ራስ መቀጥቀጥ **ች**ግዚአብሔር ወደ አቀደልን የድል ፍጻሜና ወደሚፈወሰው ራስ በምሥጢር **ሥ**ሬንሳ ይወስደናል።

#### የተፈወሰው ራስ፦

ጽድቁን ጥሎ፥ ቃሉን አቃልሎ ከራሱ ተለይቶ ለነበረው አዳም



የሚበልጠውን ነገር እግዚአብሔር አስቀድሞ አይቶ ነበርና ‹‹አድንህ አለሁ፥ እኔ ሬዋሽህ ነኝ›› የሚለውን የተስፋ ቃል ሰጠው (ዘፍ. 15÷20፤ መጽሐፊ ቀሌምንጦስ)





‹‹ሕስመ ድውይ ኢይክል ከመ ይግበር ፈውስ ስርእሱ ወባሕቱ ያስተበቊያ ለዐቃቤ ሥራይ፤ ታማሚ በተገባለት የተስፋ ቃል መሠረት ባለ መድኃኒቱ ይፈውሰው ዘንድ ይለምናል እንጂ ለራሱ ፈውስን ማድረግ አይችልምና›› በጎምዘ ከይሲ (በአባቡ መርዝ) የቆሰለው የአዳም የራስ ቅል ዕለተ ፈውስ እስኪደርስ በጎልጎታ ተቀብሮ ፈውሱን ይጠባበቅ ነበር።

እርሱ ብቻ ሳይሆን ልጆቹ ነቢያት በብዙ ትጋት ሆነው ይጠብቁት የነበረው ጊዜ ሲደርስም ‹‹ዐቃቤ ሥራይ መጽአ እምስማየ ሰማያት ወፅፅ ፊውስ ተረክበ በቤተ ዳዊት፤ የታመመውን ራስ የሚፌውስው ባለ መድኃኒቱ ከሰማየ ሰማያት መጣ፥ ፅፅ ፊውስም ከዳዊት ቤት ተገኘ።›› (መጽሐፊ ምሥጢር)

ከቤተ ዳዊት የተገኘው ሕመማን የሚፈለጉት ዐቃቤ ሥራይ ክርስቶስም ለፍጥረቱ ባለው መግቦት የዕባቡን ራስ ቀጥቅጦ የአዳምን ራስ ፊወሰው፡፡ (ኢሳ. 61÷1)

ከሴቲቱ ዘር የተገኘው የፈዋሹ ራስ የአዳምን ራስ የፌወሰው በሕርሱ ራስ መመታት ነውና የራስ ቅሳችንን ያቆሰለው፥ ልባችንን የሰበረው ኅምዘ ከይሲ (የዕባቡ መርዝ) ተወግዶአል (ዘፍ. 3÷15፤ ኢሳ. 61÷1)። በመሆኑም የቆሰለው ራስ የተፈወሰበት የቀራንዮ ምሥጢር ድንቅ ነው። የአዳም ሥጋውና ነፍሱ የተፈወሰባት፣ ድ*ንቅ ምሥ*ጢር የተፈጸመባት "ይቲኬ ቀራንዮ መካነ ተጥሮቱ ወመካነ መቃብሪሁ ለአዳም ወመካነ መስቀሉ ለክርስቶስ...፤ ይህች ቀራንዮ የአዳም የመፈጠሪያው እና የመቃብሩ ቦታ የክርስቶስ የመሰቀያው ስፍራ ናት። አመ ተሰቀለ ሳዕለ ቀራንዮ ወረደ ደም እም ዲበ መስቀሱ ወቦአ ውስተ ምድር ሰጢቆ መቃብሪሁ ስአዳም ስቀድሶተ ነፍሱ ወሥጋሁ... ፤ ክርስቶስ በቀራንዮ በተሰቀለ ጊዜ ከመስቀሉ ላይ ደም ወረደ። የ*አዳምንም መቃብር ሰን*ጥቆ ነፍሱንና ሥጋውን ይቀድሰው ዘንድ ወደ ምድር ገባ። የሚሰው የመዳን ምሥጢርና ቦታውም ቀራንዮ (የራስ ቅል) መባሉ አስገራሚ ነው።" (መቃቢስ ዘገዳመ ሓር)

እንደ እንክብል ወርቅ ነጥረው ከወጡት መምህራነ ቤተ ክርስቲያን መካከል አንዱ የሆኑት፥ የሲቃውንት ጉባኤ ስብሳቢ የነበሩት አለቃ አያሴው ታምሩ ይህን ድንቅ ምሥጢርና ቀራንዮ የራስ ቅል የተባለበትን ትርጕም ሲያብራሩ፦

‹‹የራስ ቅል በሚሉት ቦታ ተሰቀለ የሚለው ትርጕም ከዚያን ቀን ጀምሮ እስከ ዕለተ ምጽዓት ድረስ በምእመናን ጭንቅላት ውስጥ ተሰቅሎ ይኖራል ማለት ነው፡፡ ይህም ማለት ፍቅሩ፥ መከራው፥ ነገረ መስቀሉ በጭንቅሳታችን ተቋጥሮ እንዲኖር ነው። በዚህ ውስጥ በምእመናን ጭንቅሳት እንደተሰቀለ ዘወትር ይኖራል፥ ከዚህ አይወርድም። ቀራንዮ የእኛ ጭንቅሳት ነው፤ እንዳይረሳና እንዳይዘነጋ በጭንቅሳታችን ይኖራል። የእኛ ቀራንዮ የየራሳችን ጭንቅሳት ነው›› በሚል ጥልቅ ምሥጢር አመስጥረውታል።

ከቅዱሳት መጻሕፍቱና ከእኒህ ሊቅ ምስክርነት በመነግት የዕባቡ ራስ ተቀጥቅጦ ርእስ አዳም የተፈወሰበትን ምሥጢር ባሰብነውና ባነበብነው ቁጥር እንደ ብርሃነ መስቀሱ የሚያበራ እውነት አለው፡፡ በመሆኑም ነፍሱን ስለ ወዳጆቹ ከመስጠት ይልቅ ከዚህ የሚበልጥ ፍቅር የለምና በፍቅሩ ዐለት ላይ ቆመን ይህን ፍቅር እያሰብን ክብረ መስቀሱን በሕይወታችን ማወጅ ጥሪያችን የሚጠይቀው መንፈሳዊ ግዬታ መሆኑን መረዳት ይኖርብናል፡፡ (ዮሐ. 15÷13)

ከዚህም ጋር ወደ እርሱ እስክንሄድ ድረስ እንድንኖርባት እግዚአብሔር በሰጠን ሀገር ኑሮን በሰላም መምራት፥ በዓልን በፍቅር ማክብር ዕሤቱ (ጥቅሙ) ለሴላው ብቻ ሳይሆን ለግል ሕይወታችንም ጭምር መሆኑን ‹‹ወሶበ ይሄሱ ሰላም ውስተ ልብየ አሜሃ ተወርፍ ነፍስየ፤ ሰላም በውስጤ ሲኖር ሰውነቴ ደስ ብሎአት ታርፋለች›› ተብሎ የተጻፈውን ሳንዘነጋ የሚሻለውን መንገድ በመከተል ገባርያነ ሰላም ልንሆን ይገባል፡፡

በመሆኑም ክራስ የተሰየ አካል ሕይወት የሰውምና፥ በዚህ የሕይወት አስተምህሮ ጸንተን ከክርስቶስ *ጋ*ር በነቀፋውና በመከራው በመተባበር ነገረ መስቀሱን እየሰበክን ለሀገራችንና ለቤተ ክርስቲያናችን የጣያጸጽተንን በጎ ሥራ እንድንሠራ ገባሬ ሣህል እግዚአብሔር ይርዳን።

"ስብሐት ሰክግዚክብሔር ሰዘሐመ በፈቃዩ÷ ወሞተ በሥምረቱ"





በረጻት ፕሮፌሰር ቀሲስ ግርጣ ባቱ የኢኮኖሚና ጣኅበራዊ ዘርፍ ም/ሥራ <mark>አ</mark>ስኪያ<mark></mark>፻

#### ሚቢያ

የኢትዮጵያ ኦርቶዶክስ ተዋሕዶ ቤተ ክርስቲያን ሐዋርያዊ መሠረቱን በጠበቀና ባልተለወጠ ክርስቲያናዊ ሥርዐትና ትውፊት ከሚታወቁ ጥቂት አብያተክርስቲያን መካከል አንዷ እና ቀጻሚዋ ናት። ትምህርተክርስትና በኢትዮጵያዊው ጃንደረባ አማካይነት ወደ ሀገራችን ከመምጣቱ በፊት የብሎይ ኪዳን ሥርዓትን መሠረት ያደረገ አምልኮተ እግዚአብሔር በኢትዮጵያውስጥ ሲልጸም መኖሩ፥ ቤተ ክርስቲያን ከጥንታዊነቷ በተጨማሪ የልዩ ገጽታዎች ባለቤት እንድትሆንም አድርጓታል። ቤተ ክርስቲያን የቀደምት ቅዱሳን አበው መጻሕፍት፥ ጥንታውያን ትውፊቶችና ባህሎች፥ የበዓላትና የአጽዋማት ሥርዓቶች የሚገኙባት መሆኗ በእጅግ ብዙ የነገረ መለኮትና የታሪክ ሊቃውንት እየተመስከረላት ያለች የተለየች መንፈሳዊት ዓለም ናት።

የኢትዮጵያ ኦርቶዶክስ ተዋሕዶ ቤተ ክርስቲያን በአደባባይ ከምታከብራቸው ዓበይት በዓላት መካከል የመስቀል በዓል አንዱ ነው። ጌታችንና አምላካችን ኢየሱስ ክርስቶስ ዓለምን ለማዳን የተስቀለበት ቅዱስ መስቀል ለዘመናት ተቀብሮ ከኖረበት ሥፍራ ለማውጣት የመጀመሪያው ሂደት የተጀመረበት የመስከረም 17 በዓል በኢትዮጵያ ኦርቶዶክስ ተዋሕዶ ቤተ ክርስቲያን በታላቅ ድምቀት የሚከበርባቸው ሁለት መሠረታዊ ምክንያቶች አሉ። አነርሱም፦

- አንደኛው፦ መስቀል የድኅነታችን መሠረት የአሸናፊነትና የዕርቅ ምልክት፥ የክርስቲያኖች መመኪያ፥ ጎይልና ብርታት በመሆኑ ነው። ቅዱስ ጳውሎስ "ዓለም ለእኔ የተስቀለበት እኔም ለዓለም የተሰቀልሁበት ከጌታችን ከኢየሱስ ክርስቶስ መስቀል በቀር ሴላ ትምክህት ከእኔ ይራቅ" እንዳለ። (74. 6÷14)
- ሁለተኛው፦ ደግሞ ይህ ጌታችን የተሰቀሰበት መስቀል የቀኝ ክንፍ በተሰየ ታሪካዊ አጋጣሚ ወደ ኢትዮጵያ በመምጣቱ ምክንያት ነው፡፡ ከሁለተኛው ምክንያት ጋር በተያያዘ ይህ ጽሑፍ በተሰየ ትኩሬት የሚዳስሰው የበዓሉን ታሪካዊ መሠረትና ዕድንት ይሆናል፡፡



#### "የቦታው ስም ቀራንዮ ነው!"



#### የበዓለ መስቀል ታሪክ

ቅዱሳት መጻሕፍት እንደሚመስክሩት ጌታችንና መድኅኒታችን ኢየሱስ ክርስቶስ ዓ**ለ**ምን ለማዳን ከቅድስት ድንግል ማርያም ተወልዶ፥ ሠሳሳ ዓመት ከሦስት ወር በምድር በማልጽ ተመላልሶ፥ እጅግ ብዙ ጸዋትወ መከራን ተቀብሎ፥ ዓለምን ለማዳን በመስቀል ላይ ተሰቀለ። ለጎጢአት ሞተን ለጽድቅ እንድንኖር እርሱ ራሱ በ*ሥጋ*ው *ጎ*ጢአታችንን በእንጨት ላይ ተሸከመ ሕንዳስ (1ጴጥ. 2÷24)። በመስቀሱ ጥልን ንድሎ፥ የራቀውን ዓለም ወደራሱ በፍቅር ስቦና አቅር<u>ቦ</u> ለአዳም ልጆች ሁሉ ሰላምን ዐውጆበታል (ኤፌ. 2÷16)፡ ፡ ቀድሞ የወንጀለኞች መቅጫ የነበረው መስቀል ከዚህ በኋላ የድኅነት ምልክት ሆኖ ተአምራትን ሲያደርግ የቀኑት አይሁድ ዕፀ መስቀሱን ከሰዎች ለመሠወር አስበው ቀበሩት። ከተቀበረበት ተፈልጎ እስከወጣበት ጊዜ ድረስ ለሦስት መቶ ዓመታት ያህል ሥፍራው የጥራጊ መጣያ ሆኖ ኖረ።

የመስቀሉ ከተቀበረበት መውጣትና ታሪካዊ ሕድገቱን ተከትሎ በየደረጃው የመከበሩ ነገር የተያያዘው በንጉሥ ቆስጠንጢኖስ ከታወጀው የክርስትና ዛይማኖት ነጻነት (313 ዓ.ም.) ጋር ነው። ንጉሥ ቆስጠንጢኖስ ክርስትናን

ከተቀበለ በኋላ መስቀሉ የሚገኝበት ሥፍራ እንዲፈለግና ሲገኝ ቤተ ክርስቲያን እንዲሠራበት ለኢየሩሳሌሙ ጳጳስ መቃርዮስ ትሕዛዝ ሰጥቶ ነበር። በዚሁ መሠረት እናቱ *ንግሥት እ*ሴኒ ጌታችን የተሰቀለበትን መስቀል ለማግኘት ፍለጋ አስጀመረች። ቀደም ሲል እንዳነሣነው መስቀሉ የሚገኝበት ቦታ ለዘመናት ጥራጊ የሚጣልበት ሆኖ ስለ ነበር፥ ብዙ ለዎችን የጠየቀችና ያስጠየቀች ቢሆንም ነገሩን በትክክል የሚያውቅ አልተገኘም። በመጨረሻም ኪራኮስ የተባለ አንድ የአይሁድ ታሪክ ዐዋቂና ሽማግሌ አግኝታ ቅዱስ መስቀሱ የተቀበረበትንና የተጣለበትን አካባቢ ይነግራት ዘንድ ጠየቀችው፡፡ ሽማግሌውም፦ "እንጨት አሰብስበሽ ደ*መራ ሥሪ*፥ ሰንድሮስ የሚባል *ነጭ ዕጣን አድርጊ*በትና በእሳት **ለ**ኩሺው፥ የ*ዕ*ጣት ጢስ ወደላይ ወጥቶ ወደታች ሲመለስ የሚያመለክተውን አቅጣጫ አይተሽ በዚህ ምልክት ታገኚዋለሽ" አላት። ሕርሷም በ*ነገራት መሠረት እን*ጨት ደምራ በዚያ ላይም ዕጣን ጨምራ በእሳት ለኮሰችው፤ የዕጣት ጢስ ወደ ላይ ወጥቶ ወደ ታች ሲመለስ መስቀሱ ያለበትን ቦታ በጣት ጠቅሶ ሕንደማሳየት ያህል አመስከተ። ንግሥት ዕሴኒም ጢሱ ያረፈበት ቦታ ቅዱስ መስቀሱ የተቀበረበት እንደሆነ አመነች። ይህ ዕለት መስከረም 17 ሲሆን፤ መስቀሉ የሚገኝበት ሥፍራ የታወቀበት

#### "የቦታው ስም ቀራንሮ ነው!"



ቀፋሮ የተጀመረበት በመሆኑ በኢትዮጵያ ኦርቶዶክስ ተዋሕዶ ቤተ ክርስቲያን በታላቅ ድምቀት ይከበራል፡፡

በምልክቱ መሠረት መስከረም አሥራ ሰባት የተጀመረው ቁፋሮ ለወራት ከተካሄደ በኃላ በመጋቢት 10 ላይ ሦስት መስቀሎች የጌታችንና በግራና በቀኝ የተሰቀሱት የሁለቱ ወንበኤዎች ተገኙ። ከሦስቱ መስቀሎች የጌታችን የሆነውን መለየት ደግሞ ቀጣዩ ጉዳይ ነበርና ሕመጣንና ሙታንን እንዲሁም ሴሎች ፈውስ ፈላጊዎች ጋር በጣገናኘት ሦስቱንም መስቀሎች ሞከሯቸው። የጌታችን መስቀል ተአምራትን በጣድረግ ብቸኛ ሆኖ ሊታወቅ ቻለ።

#### የቅዱስ መስቀሉ ወደ ኢትዮጵያ መምጣት

ከቅዱስ መስቀሱ ክፍሎች የተወሰዱና የተለያየ መጠን ያላቸው ግማዳተ መስቀል በበርካታ የዓለማችን ክፍሎች ይገኛሉ ተብሎ ይነገራል። ከሕነዚህ መካከል ካቶሊኮች በሮም፥ በፓሪስ፥ በኢየሩሳሌም፥ በስፔንና በሌሎችም ቦታዎች ሕንደሚገኝ የሚናገሩት አንዱ ነው። ምሥራቃውያን ኦርቶዶክሶችም በበኩላቸው በግሪክ አቶስ ተራራ ላይ ስለሚገኘው ግማደ መስቀል በቆጵሮስና በዩክሬን ስለሚገኙ የመስቀሉ ክፍሎች የሚተርኩት ታሪክ አላቸው። አኃት ወይም ኦሪየንታል ከምንላቸው አብያተ ክርስቲያናት መካከል ደግሞ የአርሜንያ ኦርቶዶክስ ቤተ ክርስቲያን ከመስቀሉ በዓል አካባበር በተያያዘ በሕነርሱ ዘንድ ስለሚገኙ ክፍሎች የሚናገሩባቸው ታሪኮች አሏቸው።

ሕንደተናገረው የመስቀ<u>ሉ ክፍሎች</u> በመሳው ዓለም ተሠራጭተዋል። በሴሳ መንገድ ደግሞ የዓስም ነገሥታት መስቀሱ ከተገኘበት ጊዜ ጀምሮ ለራሳቸው ለመውሰድ ይጣሉበት ሕንደነበርና በዘመኑ የነበሩ የሃይማኖት አባቶች መስቀሱን ከአራት ክፍል በመክፈል በስምምነት እንዳከፋፈሏቸው የሚናገር ታሪክ አለ። በዚህ ጊዜ በአፍሪካ ስም የተከፈለውን የመስቀሉን የቀኝ ክንፍ የግብጹ ፓትርያርክ ተረክቦ ከሌሎች ንዋየ ቅድሳት ጋር በክብር አስቀመጠው። ከዚህ ጋር በተያያዘ በ2006 ዓ.ም ተተርጕሞ የታተመው መጽሐム ጤፉት በመግቢያው ሕንዳስፈረው "በ614 ዓ.ም የፋርስ ንጉሥ ኢየሩሳሌምን ወረረ<del>፣</del> ብዙ ጥፋትም አደረሰ፥ *መ*ስቀሱንም ማርኮ ወደ ፋርስ ወሰደው። በ627 ዓ.ም. ክርስቲያኑ የሮም ንጉሥ ሕርቃል በክርስቲያኖች ጥያቄ ፋርስን ወግቶ መስቀሱን ወደ ኢየሩሳሌም መሰሰው። ቆይቶም

ኢየሩሳሌም በዓረቦች እጅ ስትወድቅ ክርስቲያኖች መስቀሉን ደበቁት፡፡ ቢሆንም በተለያዩ ተጽዕኖዎች ምክንያት ደብቀው ማቆየት አልቻሉምና ወደ እስክንድርያ አመጡት፡፡ ከእስክንድርያም ... በእግዚአብሔር ፌቃድና በነገሥታቱ ጥረት ወደ ሀገራችን ኢትዮጵያ መጣ፡፡"



ዕውቁ የታሪክ ጸሓፊ ተክለ ጻድቅ መኩሪያ ስለ ዐፄ ዳዊት የሚናገረው ያገራችን ታሪክ ብለው ያነሡት ሐሳብ የዚሁ ታሪክ አካል ተደርጎ ይተረካል። ይኸውም፦ «ዳዊት ካልች ወልዱ ለሰይፈ አርዕድ ነግሥ ኛወ<u>ይ</u> ዓመተ። ወበመዋዕሲሁ መጽአ ዕፀ መስቀሱ ለክርስቶስ ነው። ይህም የዐፄ ሰይል አርዕድ ልጅ ዐፄ ዳዊት 29 ዓመት መንገሡን፥ በዘመነ መንግሥቱ ግጣደ መስቀሉ ወደ ኢትዮጵያ መምጣቱን የሚተርክ ነው። የግብጽ መሪዎች ክርስቲያኖችን በዛይማኖታቸው ምክንያት በግብርና በቀረጥ ሰበብ ሕያደረጉ ሲያስጨንቋቸው፥ ሲቀ <u>ጳጳሱን አባ ሚካኤልንም ባሥሯቸው ጊዜ ዐፄ ሰይል</u> አርዕድ ክርስቲያኖቹን ለመታደግ ዘምተው ነበር። "ወሶበ ሰም*0 ንጉ*ሥ ኢትዮጵያ ሰይፈ አርዕድ ከመ ኩ*ነንዎ መ*ኒ*ንን*ተ ተንባላት ለዝንቱ አብ ሊቀ ጳጳሳት አባ ሚካኤል ወሞቅሕዎ። ቀንዐ ቅንዐተ መንፈሳዊተ በእንተ ዘኮነ እስክንድርያ ወኢትዮጵያ አሐተ ሃይማኖተ። ወወረደ ብሔረ ግብፅ ዘምስለ ብዙኅ ሥራዊት።" ታሪክ ነገሥት በዚህ ታሪክ ስምምነት ያለው ሲሆን፤ ልዩነቱ የሲቀ ጳጳሱን ስም አባ ማርቆስ ማለቱ ላይ ብቻ ነው።

0ፄ ሰይራ አርዕድ ግብጽ ወርደው ጳጳሱን አስፌትተው፥ ክርስቲያኖች ላይ የሚደርሰው መከራ እንዲቆም አዝዘው ተመሰሱ። ዐፄ ሰይራ አርዕድ 28 ዓመት ገዝተው ዐረፉ። ዕረፍታቸውን የሰጣው የግብጽ መሪ ጳጳሱን በድ ጋሚ አሰራቸው፥ ክርስቲያኖችንም ማስቃየት ጀመረ። ይህን የሰሙት ዐፄ ዳዊት ዳግመና ወደ



#### "የቦታው ስም ቀራንሮ ነው!"

ግብጽ ዘመቱ። በመንገዳቸውም የዓባይን ወንዝ ውኃ የፍሰት አቅጣጫውን አስቀይረው ወደ በረሃ እንዲፈስ አስደረጉት። ይህን የሰማው የግብጹ መሪ ጳጳሱንም ሆነ ሴሎች እስረኞችን ከእስር ለቀቃቸው። እጅ መንሻ የሚሆን ብዙ ወርቅ በመላክ ጭምር ዐፄ ዳዊት ዘመቻቸውን ትተው እንዲመለሱ ቢያስለምናቸውም *እንዲያስተካክ*ል ከመጠየቅ መስቀሱን ስጠኝ ብለው አስጨነቁት። ይህ ካልሆነ በቀር እንደማይመለሱ የገባው የግብጹ መሪ፦ መስቀሱን፥ ሱቃስ የሣሳቸውን *ሥዕ*ሳት፥ ወን<mark>ኔ</mark>ሳዊው ዮሐንስ የሣለውን ሥዕለ ስቅለት ጨምሮ ለንጉሥ ዳዊት ላከ። ይህ የተፈጸመው መስከረም 10 ቀን ነው። ንጉሡም በዚህ ቀን ታላቅ በዓል አደረገ። ስሙንም የዐፄ መስቀል በዓል ብለው ሰየሙት። እንዲሁም ከመስከረም 17 ጀምሮ ለ7 ቀናት ታላቅ በዓል ተደረገ። ከዚህ በኋላም፥ እነዚህን ቅዱሳት ንዋያት በመያዝ ወደ ኢትዮጵያ በመምጣት ላይ ሳሱ፥ ስናር የተባለ ቦታ ላይ ዐፄ ዳዊት በድንገት አረፉ። እንደ መጽሐፉ ጤፉት ትረካ ንጉሡ ሲሞቱ ቅዱሳት ንዋያቱ እዚያው ስናር እንዲቆዩ ግዴታ ሆነ፤ ሕናም በዐፄ ዘርዓ ያዕቆብ ዘመን ወደ ኢትዮጵያ ሲንቡ ቻሉ።

በሴሳ የታሪክ መንገድ ደግሞ ዐፄ ሰይፈ አርዕድ ለጦርነት በተዘጋጁ ጊዜ የእስክንድርያው ፓትርያርክ በመካከል ገብተው ለመሽምገል መልሕክተኛ ሳኩ። የኢየሩሳሌሙ ፓትርያርክ ዮሐንስም በጉዳዩ ስለንቡበት የመልሕክተኞቹ መሪ ሆኑ። ከረጅም ጊዜ በኋላ ኢትዮጵያ ሲደርሱ ዐፄ ሰይፌ አርዕድም ዐፄ ንዋየ ጣርያምም ዐርፌው በዙፋን የነበሩት ንጉሥ ዐፄ ዳዊት ነበሩ። ንጉሡ መልእክተኞቹን አክሱም ድረስ ተቀበላቸው። በመካከላቸው ስለሚኖር ግንኙነትም ተወያዩ፤ የክርስቲያኖች መከራ የሚቆምበት ጥያቄያቸውም ተቀባይነት አንኘ። የኢትዮጵያ ሰዎች ያለ ችግር ወደ ግብጽና ኢየሩሳሌም የሚሄዱበት ዕድልም ተገኘ። በዚህ የተበፈታቱት ዐፄ ዳዊት የመስቀሱ ግጣድ ሕንዲሳክሳቸው ወደ ኢየሩሳሴም መል<u>ሕክት ሳ</u>ኩ። ከሳይ የተጠቀሱት መስቀሱ፥ ቅዱሳት ሥዕላትና ሴሎች ንዋያት ተልከውሳቸው ሲቀበሉ በወጡበት ስናር ላይ እንደ ሞቱ ይነገራል። በዚህኛው ታሪክ ውስጥ መስቀሉ ከግብጽ ሳይሆን ከኢየሩሳሌም መምጣቱ እንደሚነገር ማስተዋል ይቻላል። ነገር ግን በሌሎች በርካታ የታሪክ ምንጮች ከዚህ ዘመን በፊትም በኢየሩሳሌም የነበፈውን መስቀል የዓለም ሀገራት እንደተከፋፈሎት ስለሚነገር በመጽሐል ጤፉት የሚገኘው የተሸለ የታሪክ መንገድ ሆኖ ይገኛል። በዚህ መሠረት ዐፄ ዳዊት ስናር ላይ ስላረፉ፥ መስቀሱን ከስናር ተቀብለው ወደ ኢትዮጵያ ያመጡት ዐፄ ዘርዓ ያዕቆብ ናቸው፡፡ በ1443 ዓ.ም. ዐፄ ዘርዓ ያዕቆብ ከነበረበት ቦታ በማስመጣት በ1446 ዓ.ም. መስከረም 21 ቀን አምባስል፥ ደብረ ነገሥት (ደብረ ከርቤ ብስው የሰየሟት ቦታ) ደርሷል፡፡ ንጉሡም አብሮ በመሄድ፥ ቤተ ክርስቲያኮንም አሳንጿል፡፡

ዐፄ ዳዊት ከመሞታቸው በፊት መስቀሌ በመስቀል ላይ ይቀመጣል የሚል ራሕይን አይተው ነበር፡፡ ይህንት ራሕይ ዐፄ ዘርዓ ያዕቆብም "መስቀሴን በመስቀለኛ ቦታ አጉር" ሲላቸው አይተዋል፡፡ ይህን ቦታ ለማግኘትም ለሦስት ዓመታት ደክመዋል፡፡ ከሦስት ዓመት በኋላ አምባሰል (የአሁኗ ደብረ ከርቤ) ሲደርሱ በመልአኩ በቅዱስ ዑራኤል ባንኙት ማረጋገጫ መስቀሉን አሳርፈዋል፡፡

በተለያየ መንገድ በሚተረከው ታሪክ ውስጥ ያለው ዋና ጉዳያችን የቅዱስ መስቀሉ ወደ ኢትዮጵያ መምጣት ነው። የኢትዮጵያ ኦርቶዶክስ ተዋሕዶ ቤተ ክርስቲያናችንም ሕንደዚሁ የግጣደ መስቀሱን ወደ ሀገራችን መምጣት አስረግጣ ትናገራለች። በዓሉንም በመግቢያችን በጠቀስናቸው ሁለት መሠረታዊ ሐሳቦች መነሻ በድምቀት ታከብረዋለች። በቅዱስ ያሬድ ቃል መስቀል ብርሃን ስኵሱ ዓለም መሠረተ ቤተ ክርስቲያን ሕያለች በመስቀል *ያዳካንን* አምላክ ታመስ**ግን**በታለች። "በመስቀሉ አርኃወ ገነተ፥ በመስቀሉ ገብረ መድኅኒተ፥ መስቀል ቤዛነ፥ መስቀል መድኅኒትነ ለሕለ አመነ መስቀልከ መርሐ ይኩነነ" ሕያለች ምስ*ጋ*ናን ከተማኅፅኖ *ጋር ታቀርብበታለች*፡፡ ምእመናን በክርስቶስ አምነው በመስቀሱ አማትበው አ*ጋንንትን*፥ መናፍቃንን፥ እኩያትን ድል ሲያደር*ጉ* ፍትወታት ይኖራሉ፡ ፡ ከዚህ የተነሣ በተለይ በሀገራችን ኢትዮጵያ ኪነ ጥበቡ፥ በመጻሕፍቱ፥ በቅዱሳት *ሥዕ*ሳቱ፥ በቤታቸው፥ በልብሳቸው ሁሉ ምልክቱን ያደርጉታል። በሃይማኖት ሕይወታቸው ከሚጠብቁት የመስቀሱ ክብር ጋር በተያያዘ በዓለ መስቀል ለብዙ ክፍለ ዘመናት ሲከበር ኖሯል፥ አሁንም እየተከበረ ይገኛል። ቤተ ክርስቲያን በበዓሉ ሰላምን ታውጃለች፥ ፍቅርን ትስብካለች፥ በመስቀል የተፈጸመውን ሁሉ ትዘክርበታለች። ከዚህ የተነሣ የበዓለ መስቀል ፋይዳ እጅግ ከፍ ያለ ነው።

#### የመስቀሉ ኀይልና በረከት ከሁላችን ጋር ይሁን!





### ነገረ መስቀል ከመንበረ ጸባዖት እስከ ቀራንዮ

በሲቀ ሥዩጣን ግርጣ ቤጊ የሲቃውን ጉባኤ አባል

የነገሪ መስቀል ጉዳይ ሲነግ ትዝ የሚሰንና ልንሪሳው የማይገባ፥ የስው ፍቅር አገብሮት ክልዑል ዙፋት ወርዶ በማይለወጥ ፍቅሩ እስከ ሞት የወደደን የቀራንዮ በግ ኢየሱስ ክርስቶስ፥ በመልዕልተ መስቀል ላይ ተስቅሎተመን የማይገኝለትና በቃላት ሊገለጥ የማይችል የደምካሳና የማዳን ሥራው ነው። የነገሪ መስቀሉን ታላቅነት ሊቃውንት ሲገልጹ፦ 'አዳም ከተፈጠረበት ጥበብ ይልቅ የዳነበት ጥበብ ይበልጣል' በማለት ያመሠጥራሉ። በመሆት መስቀልንና የክርስቶስን የማዳን ሥራ ለያይቶ መናገር አይቻልም።

ከዐበይት ነቢያት አንዱ የሆነው ነቢዩ ኢሳይያስ፦ "ውእቱ ነሥአ ደዌነ ወጻረ ሕማመነ ወበእንቲኣነ ሐመ ወንሕነሂ ርኢናሁ ሕመመ ወቅሥራ በሕማም። ወውእቱስ ቄስለ በእንተ ንጢአትነ ወሐመ በእንተ ጌጋይነ ትእምርተ ሰላምነ ወበቍስለ ዚኣሁ ሐየውነ ቍስለነ፤ በእውነት ደዌያችንን ተቀበለ፥ ሕማማችንንም ተሸክሞአል፤ እኛ ግን እንደ ተመታ በእግዚአብሔርም እንደተቀሠራ እንደተተገረም ቈጠርነው። እርሱ ግን ስለ መተላለፋችን ተሰለ፥ ስለ በደላችን ደቀቀ፥ የደኅንነታችንም ተግማጽ በእርሱ ላይ ነበር፤ በእርሱም ቁስል እኛ ተፈወስን" ሲል ስለ ነገረ መስቀሉ አስቀድሞ በትንቢቱ ጽፎልናል። (ኢሳ. 53÷4፡5)

መስቀል ማለት በአራቱም መዓዝን የተመሳቀለ ወይም የተዘረ*ጋ ማለት እን*ደሆነ የቋንቋ ምሁራን ይናገራሉ። እንደ ኢትዮጵያ ኦርቶዶክስ ተዋሕዶ ቤተ ክርስቲያን አስተምህሮ የነገረ መስቀል ትርጉም በሦስት ይከፈላል፦

- 1ኛ) የዓለም *መድኅኒት* ኢየሱስ ክርስቶስ ስለ ሰው ልጆች ሲል የተቀበለው *መ*ክራ፤
- 2ኛ) ጻድ*ቃን* ሰማዕታት ወልደ እግዚአብሔር ክርስቶስን በማመናቸው የሚቀበሉት መከራ መስቀል፤
- 3ኛ) ኢየሱስ ክርስቶስ ለድኅነተ ዓለም ሲል የተስቀለበት ቅዱስ ሪፀ መስቀል ናቸው፡፡

በአምስተኛው መቶ ክፍለ ዘመን የተነሣው ኢትዮጵያዊው ሊቅ ቅዱስ ያሬድ ስለ ነገረ ቅዱስ መስቀል አስቀድሞ በድንው ያመሠጠረውን፥ በኋላ የተነሣው አባ ጽኔ ድንግልም በማኅሴተ ጽኔ ድርስቱ ስለ ነገረ መስቀሉ፦ "ዝንቱ መስቀል መንበረ ነበልባል ዘኪሩቤል ቢጽ አምሳለ ስምኪ ድንግል ርቡሪ ሆህያት ወንጽ፤ ይህ ቅዱስ መስቀል በዘባነ ኪሩቤል ለዘላለም ጸንቶ የሚኖረው የሥላሴ መንበር ምሳሌ ነው፤ ወይም መንበረ ልዑልን ይመስላል" በማለት ከገለጸ በኋላ፤ ምሥጢሩን ከነገረ ሥጋዌ ጋር በማያያዝ፦ "አምሳለ ስምኪ ድንግል ርቡሪ ሆህያት ወንጽ፤ ድንግል ማርያም ሆይ፥ ይህ ቅዱስ መስቀል በስምሽ ምሳሌ አራት ፊደላትና አራት ንጽ ነው" በማለት የድንግል ማርያምን ስምና የሥላሴን ዙፋን በማነጻጸርና በማመሳስል ተርጉሞታል።



#### "የቦታው ስም ቀራንሮ ነው!"

ከዚህ ከአባ ጽጌ ድንግል አገላስጽ የምንረዳው የመስቀልና የመንበረ ልዑል፥ የኪሩቤልና የድንግል ማርያም ስሞች ፊደላት በቍጥራቸውና በክብራቸው ተመሳሳይ መሆናቸውን ነው። ይኸውም መስቀልን ከመንበረ ጸባፆት፥ መንበረ ጸባፆትን ከመስቀል፤ ማሕፀን ድንግልን ከጽርሐ አርያም፥ ጽርሐ አርያምን ከማሕፀን ድንግል ማርያም ጋር በማመሳሰል ጽፎልናል። ይህ ቃል እኛንም በዐይነ ሕሊናችን ሰማየ ሰማያትን አልፈን፥ በጽርሐ አርያም የሥሳሴን አኗኗር እንድንመረምር የሚያነሳሣ ነው።

ሲቁ ቅዱስ ያሬድም በመንበረ ጸባፆት በአብ እሪና የነበረና ያለ አካላዊው ቃል ክርስቶስ፥ በተለየ አካሉ ከልዑል ዙፋት ወርዶ ከድንግል ማርያም ተወልዶ፥ በማእከለ ምድር ቀራንዮ መስቀልን ዙፋት አድርን ዓለምን ማዳትን ሲገልጽ፦ "ዘወረደ እምላዕሉ አይሁድ ስቀሉ ወሚመ ኢያእመሩ እግዚአ ኵሉ ዘያሐየ በቃሉ" በማለት ከላይ ከሰማይ የወረደውን አካላዊውን ቃል ክርስቶስን አይሁድ ሬጽሞ አላወቁትም፥ በቃሉሕሙማንን የሚያድነውን የሁሉን አምላክ ክርስቶስን ስቀሉት ሲል ክርስቶስን ከነገረ መስቀሉ ጋር አያይዞ ተናገረ። (ጾመ ድን ዘመስቀል)

በመሆኑም የቅዱስ መስቀል በቀራንዮ መተከልና የወልደ እግዚአብሔር ሞት በአይሁድ ጥላቻና ክፋት የተቀነባበረ ሴራ ብቻ ሳይሆን ጥበበ እግዚአብሔር ያለበት መሆኑን ነው የምንረዳው። ፈጣሬ ዓለማትና አምጻኤ ዓለማት ቅዱስ እግዚአብሔር ይህንን ዓለም ካለመኖር ወደ መኖር አምጥቶ ከመፍጠሩ አስቀድሞ ዙፋትን በዘባን ኪሩቤል ላይ ሲዘረ*ጋ*፥ በአራቱ ማዕዘን ዓለም በአምሳለ መስቀል መፍጠሩ የነገረ መስቀልን ምሥጢራዊ አመጣጥንም ያሳያል።

#### ነገረ መስቀል በኪሩቤልና በድንግል

#### **₽**

«ይሕቲ ተዐቢ ሕምኪሩቤል ወትሬደፍድ ሕምሱራፌል፤ ክብርሽ ከኪሩቤልና ከሱራፌል ይበልጣል» ተብሎ የተነገረላት ቅድስት ድንግል ማርያም፤ ኪሩቤል የሥሳሴን ዙፋን የሚሸከሙት በጸጋው ሲሆን፤ ድንግል ማርያም ግን ሰማይና ምድር የማይችሉት ሕሳተ መስኮትን ዘጠኝ ወር ከአምስት ወር በማሕፀንዋ በመሽከምዋ ለአካሳዊው ቃል ለወልድ ዙፋት ሆናስች።

ሲቁ አባ ሕርያቆስም በቅዳሴው፦ "ኦ ድንግል ሶበ ጎደረ ውስተ ከርሥኪ እሳተ መለኮት እፎት ኢያውዐየኪ፤ ድንግል ሆይ፥ እሳተ መለኮት በጣሕፀንሽ በአደረ ጊዜ እንደምን አሳቃጠለሽም?» ሲል፥ የድንግል ማርያም ጸጋ ልዩ በመሆት ክብሯም ከኪሩቤል የሚበልጥ መሆኑን እንረዳለን።

#### መስቀል በነቢዩ ሕዝቅኤል ራእይ፤

ቅድመ ልደተ ክርስቶስ በአምስተኛው መቶ ዓመተ ዓስም አካባቢ የነበረው ራእየ ኀቡአት ነቢዩ ሕዝቅኤል ሕዝበ እስራኤልና ሕዝበ ይሁዳ በፈጸሙት ተደጋጋሚ በደል ምክንያት ተማርከው ወደ ባቢሎን በወረዱ ጊዜ መከራውና ሥቃዩ ስለጸናባቸው፥ ባለ ራእዩ ሕዝቅኤል እግዚአብሔር ለሕዝቡ የመከራውንና የሥቃዩን ዘመን እንዲያሳጥርሳቸው በፌስን ኮቦር በሰፌሐ እድ፥ በአንቃእድዎ ሕሊና ሆኖ ሲጸልይ ምሥጢራት ተገልጾስት እግዚአብሔርን በዘባነ ኪሩቤል ተቀምጦ አየ።

የእግዚአብሔርን ዙፋን የሚሸክሙት ኪሩቤልም በብርሃን የተሞሉ አራት አራት ዕይንና አራት አራት ገጽ ያላቸው ሆነው፥ ክንፎቻቸውንም በአምሳለ መስቀል በአራቱ አቅጣጫ መዓዝነ ዓስም በምሥራቅ፥ በምዕራብ፥ በሰሜንና በደቡብ አቅጣጫ ዘርግተው አይቶ በመደነቅ፥ የእግዚአብሔርንም ሥራ በአንክሮ ሲገልጽ፦ "ከመ ርእየተ እለ ቁጥሩ ገጸ በገጽ ኢይትጸገሩ ጎበ አንጸረ ቀዳማዊ የሐውሩ እንዘ ኢየአርፉ ይሴብሑ እሉ አሙንቱ ገጸ ስብእ ወገጸ እንስሳ፥ እሉ እሙንቱ ገጸ ንስር ወገጸ አንበሳ" ሲል ተናገረ።

እነዚያ እስቁጥሩን (ጉባኤ መሳእክት) በአራቱም መዓዝነ ዓለም አቅጣጫ ክንፎቻቸውን በአርኣያ መስቀል መዘር ጋታቸው፡- ከሦስቱ አካሳት አንዱ አካል ወልድን ስው ሁነህ፥ ሥጋ ለብስህ እንዲህ ባለ መስቀል ተስቅለህ ዓለምን ታድናለህ ሲሉ ወይም በደመ መስቀሉ ዓለምን የሚያድን መሆኑን የሚያሳይ ትንቢታዊ ራእይ ነው። (ሕዝ. 1÷1-12 ትርጓሜ፤)

በመቀጠልም ገጸ ሰብሕ ወይም የሰው መልክ ያለው መልአክ በገጹ በጌታችን ይመስላል፤ ጌታችን ኢየሱስ ክርስቶስ በቀራንዮ አደባባይ በመስቀል ላይ ሥጋውን የርሶ ደሙን አፍስሶ ያደረገውን የማዳን ሥራንና ነገረ መስቀሉን የሚያመለከት ስለሆነ ነው። ገጸ አንበሳ ወይም የአንበሳ መልክ ያለው መልአክ በገጹ የይሁዳ

#### "የቦታው ስም ቀራንየ ነው!"



አንበሳ የተባለው ክርስቶስ ሲሆን፤ በመስቀል ሞትን ድል አድርጎ በገዛ ሥልጣኑ መካካቱን የሚያመለከት ነው። ገጸ ንስር ወይም የንስር መልክ ያለው መልክክ ክርስቶስ ወደ ባሕርይ አባቱ በክብር ማረጉን /የነገረ ዕርንቱ/ አመልካች እንደሆነ ይተረጉማሉ። (ሕዝ. 1÷4-9፤ ራእ. 1÷28፤ 4÷6፡7፤ መቅ.ወን. 2ኛ ጉባኤ)

የሕዝቅኤል ራሕይ ትሕምርተ ድኅነት የመስቀል ምሳሌ ነው። ይኸውም ሕግዚአብሔር፦ ይህን ዓለም በአራት ንጽ፥ ኪሩቤልን በአራት ገጽ፥ ገነትን በአራት ገጽ ሲፈጥር ዓለምን በመስቀል አምሳል አብሮ መፍጠሩን ሕንሬዳለንና።

#### መስቀል የአራቱ መዓዝነ ዓለም ምሳሌነት፤

ልዑስ ባሕርይ አግዚአብሔር ይህ ዓስም ሲልጥር በአራት አቅጣጫ ዘርግቶ የፈጠረው በክርስቶስ መስቀል አምሳል ነው፡፡ ምክንያቱም የመስቀል ቅርጽ የሰውን ቅርጽ ይመስላልና፡፡ የኢየሱስ ክርስቶስ በማሕከለ ምድር ቀራንዮ መስቀል በአራቱም መዓዝነ ዓስም ያሉትን የአዳም ልጆችን ሁሉ በደመ መስቀሉ ማዳኑን የሚያመስክት ነው፤ "… ወንብረ መድንኒተ በማሕከለ ምድር" እንዲል፡፡ (መዝ. 73÷12፤ ራች. 7÷1)

#### ቅዱስ መስቀል በማኅበረ መላእክት፤

ቅዱስ ኤጲፋንዮስ የተባለው ሊቀ የሥነ ፍጥረትን ታሪክ በጻፈው አክሲማሮስ በተባለው መጽሐፉ ዲያብሎስ በትዕቢቱ ፈጣሪውን ክዶ ራሱ ፈጣሪ ነኝ በማለት፥ መሳእክትን የፈጠር ኃችሁ እኔ ነኝ በማለት ስቶ ለማሳትና ክዶ ለማስካድ በነዛው የሐሰት ንግግር በቅዱሳን መሳእክትና በዲያብሎስ መካከል ጦርነት እንደተጀመረ ይገልጻል።

በዚህም መነሻ "የሚካኤል ሠራዊት በዛይማኖትና በአንድት ጸንተው ከዲያብሎስ ጋር ሲዋጉ ለመጀመሪያ ጊዜ ተሸነፉና "ፌቃድህ ባይሆን ነው" ብለው እግዚአብሔርን ጠየቁ። እግዚአብሔርም «ፌቃዶስ አይደለም፤ ድል የምትነሡበትን ኀይል እንድታውቁ ብየ ነው እንጂ» ብሎ ለቅዱሳን መላእክት በየክንፋቸው ላይ የብርዛን ትእምርተ መስቀል ቀረጸባቸው። ከዚያ በኋላ ሂደው ሲገጥሙት በብርዛን ትእምርተ መስቀል ምልክት ዲያብሎስን ድል አድርገውታል (መዝ.

59÷4)። "ወሞአዎ አሙንቱ በአንተ ደመ በግዑ፤ የሰጣቸው የብርሃን ትእምርተ መስቀል የእግዚአብሔር በግ ደም ምልክት የተሳሰበት የብርሃን መስቀል ምልክት ነው።" ይህም የሚያሳው መስቀል የጠላት ድል መንሻ ምልክት መሆኑን ነው። (መቅድመ ወንኔል፤ ራእ. 12÷7፤ ትርጓሜ)

ነቢዩ ኢሳይያስ በምዕ. 14 ቊ. 12 ላይ የዲያብሎስን በቅዱሳን መላእክት ተሸንፎ መውደቅ ሲገልጽ፦ "አንተ የንጋት ልጅ አጥቢያ ኮከብ ሆይ፥ እንዴት ከሰማይ ወደቅህ? አሕዛብንም ያዋረድህ አንተ ሆይ፥ እንዴት እስከ ምድር ድረስ ተየረጥህ? አንተም በልብህ፦ ወደ ሰማይ ዕር ጋለሁ፥ ዙፋኔንም ከእግዚአብሔር ከዋክብት በላይ ክፍ ክፍ አደር ጋለሁ፥ በሰሜንም ተራራ ላይ አቀመጣለሁ፥ ከደመናዎች ከፍታ በላይ ዕር ጋለሁ፥ በልዑልም እመሰላለሁ አልህ፤ ነገር ግን ወደ ሲኦል ወደ ጕድጓዱም ጥልቅ ትወርዳለህ" ሲል እንደገለጠው፤ ቀድሞ በመላእክት ትእምርተ መስቀል ምልክት ድል የተመታው ዲያብሎስ በኋላም በክርስቶስ ደመ መስቀል ድል መሆኑን ያረ ጋግጣል።

ያ በብርሃን መስቀል የተመታ ጠላት ዲያብሎስ "ዓለሙን ሁሉ የሚያስተው ዲያድሎስና ስይጣን የሚባለው ታላቁ ዘንዶ እርሱም የቀደመው ሕባብ ተጣለ፤ ወደ ምድርም ተጣለ፤ መላእክቱም ከእርሱ ጋር ተጣሉ" ሲል ቅዱስ ዮሐንስ በራእዩ ንልጿል። መላእክትም ዲያብሎስ እሑድ ከኢየሩሳሌም ስማያዊ ወደ ኢዮር እንዳወሬዱት፤ ረቡዕ ደግሞ ወደዚህ ዓለም፥ ሐሙስ ግን ወደ እንጦርጦስ አውርደው እንደጣሉት ተጽፎአል (ራእ. 12÷7-9)። የቅዱሳን መላእክት ሥዕል በብርሃን ትእምርተመስቀል የሚሳለው በዚህ ትውፊት መሠረት እንደሆነ ሊቃውንት ይናንራሉ። «አስተርአያ በክብር ጸዋሬ ዜና ንብርኤል ውስተ እዴሁ በትር ዘከተማሁ መስቀል --መልካም የምሥራች የተሸከመና በእጁ በትረ መስቀል የያዘ ንብርኤል በክብር ታያት ወይም ተንለጸላት፤» እንዳስ ቅዱስ ያሬድ። (ሉቃ. 1÷26፤ ራእ. 12÷17)

#### መስቀል ዕፀ ሕይወት ወዕፀ መድኀኒት፤

ቅዱስ ያሬድ ወደ ጥንተ ፍጥረት ሂዶ፦ "ወተክለ 3ተ ዕፀ ሕይወት በዲበ ምድር" እንዳለ፥ እግዚአብሔር በንነት ውስጥ የፌጠራቸው ዕፀዋት ሦስት ናቸው አለ። ከሦስቱ ዕፀዋት አንዱ ዕፀ ሕይወት ነው፤ "አዳምም ዕፀ በለስን ባይበላ ሺህ ዓመት ጉሮ ዕፀ ሕይወትን በልቶ፥ ታድሶ



#### "የቦታው ስም ቀራንሮ ነው!"

መንግሥተ ሰማያት ይገባ ነበር"፤ ውዳሴ ማርያም ዘሐሙስ ትርጓሜ፤ እንዲሁም፦ «... መድንኒት ዕፀ ሕይወት ዝንቱ ውእቱ መስቀል. ...» በማለት መስቀልን ዕፀ ሕይወት ብሎ ተርጕሞታል። የነነት አቀጣመጥም በአራት መዓዝን በመስቀል ቅርጽ እንደሆነ ገልጻ\*ል። (ቀሌምንጦስ ገጽ 5)

#### የመስቀል ምሳሌ በብሉይ ኪዳን ዘመን፤

#### የኖኅ መርከብና መስቀል፤

ድኅነተ ሥጋ ለድኅነተ ነፍስ ምልክት ነውና የብሎይ ኪዳን መዳን ለሐዲስ ኪዳን መዳን ምልክት ነው። የእግዚአብሔር የማዳን ሥራ ሲነገር መንስኤው የሰው ልጆች በደልና ንጢአት ሲሆን መደምደሚያውና መዳረሻው ደግሞ በቀራንዮ በመስቀል ላይ የፌሰሰው የኢየሱስ ክርስቶስ መስኮታዊ ደም ነው። ከላይ እንደተገለጸው የሰው ልጅ በምድር ላይ እየበዛና ትውልዱም እየሰፋ በሄደ ቁጥር የሰው ንጢአትና በደልም አብሮ እየበዛና እየጨረ በመሄዱ በእግዚአብሔርና በሰውልጆች መካከል የነበረው ፍቅር እየደበዘዘና ልዩነት እየሰፋ መምጣቱ ይታወቃል ነው።

ሕግዚአብሔር ወዳጆቹን ከክፉዎች መካከል መርጣ ለማዳን ችግር ስለሌለበት አቤልን ከቃየል እንደለየ፥ በሰብአ ትካት ጊዜ ከሰው በደል የተነሣ ምድር በእግዚአብሔር ፊት ስለተበላሸች እግዚአብሔር ምድርን በንፍር ውኃ ለማጥፋት ወሰነ። ነገር ግን ቸርነቱ ብዙ ስለሆነ የሰውን ዘር ጨርሶ ለመደምስስ ስላልፈለን በዚያን ጊዜ ከነበሩት ሰዎች የተሻለ አመለካከትና ቅድስናን ይዞ የተገኘውን ኖጎንና ጥቂት ቤተሰቦቹን ለማዳን ሲል "ግብር ታቦተ በዘትድጎን" አለው። ኖጎም መርክቡን ሠርቶ ራሱን፥ ቤተሰቦቹንና ሌሎች ፍጥረታትን ከማየ ድምሳሴ ማዳትን በቅዱሳት መጻሕፍት ተጽፎ እናገኛለን። (ዘፍ. 6÷8፤ ኢሳ. 1÷9)

እጅግ የሚገርመውና የሚያስደንቀው ነገር የአግዚአብሔር ቅጣት እንደ ሰው ልጅ ጎጢአት ብዛትና ክፋት ሳይሆን የአግዚአብሔር ትዕግሥቱና የምሕረቱ ብዛት ያስደንቃል። ምክንያቱም ነቢዩ ዳዊት በመዝሙር 130÷3 "እመስ ጎጢአተት ትትዕቀብ እግዚኦ እግዚኦ መት ይቀውም፤ አቤቱ ጎጢአትንስ ብትጠባበቅ በፊትህ ጣን ይቆጣል?» እንዳለ፤ ምሳሌውም ኖኅ መርከብ

የሥራበት እንጨት ምሳሌውና ፍጻሜው ኢየሱስ ክርስቶስ የተሰቀሰበት ዕፀ መስቀል ምሳሌ መሆኑን ቅዱስ ጴጥሮስ፦ "ዐይ ይእቲ ዛቲ መድጎኒት እንተ ነሠሥዋ፥ወያድዋ ነቢያት፥ ወይቤሎ ለኖኅ አመ አይኅ ግበር ታቦተ በዘትድኅን፥ እትአመን ባቲ እስመ አርዓያ መስቀል ይእቲ" በማለት የኖኅ መርከብ የመስቀል ምሳሌ መሆኑን ጽፎልናል። (1ጴጥ. 3÷20፤ ዕብ. 11÷7)

#### ዕፀ ሳቤቅና ዕፀ መስቀል፤

አበ ብዙኃን የተባለው አብርሃም በዘመት ከነበሩ ስዎች ይልቅ በእግዚአብሔር ፊት የተወደደ ፍጹም ሃይማኖተኛ ሰው እንደ ነበረ መጸሐፍ ቅዱስ ይናገራል። እግዚአብሔርም የአብርሃምን ሃይማኖት ለዓለም ሊገልጥ ፌልጎ አብርሃምን፦ "አንድ ልጅህ ይስሐቅን ይዘህ ወደ ሞርያ ምድር ሂድ፤ እኔም በምነግርህ በአንድ ታራራ ላይ በዚያ መሥዋዕት አድርገህ ሥዋው አለው" (ዘፍ. 22÷1-19)

<u>ዕር</u>ከ እግዚአብሔር አብርሃምም በማስዳ ተነሥቶ ልጁ ይስሐቅን በአምሳለ ክርስቶስ እንጨቱን አሸክሞ ወደ ተራራ ጉዞ ጀመሩ። አፈጋዊው አብርሃምም በሦስተኛው ቀን እግዚአብሔር ወደ አሳየው ተራራ ሲደርስ የመሠዊያውን ሕንጨት ከረበረበ በኋላ፥ ዐይኑን ወደ ላይ አንሥቶ እጁን በይስሐቅ ላይ ሲዘፈ*ጋ*፥ የእግዚአብሔር ድምፅ ከሰማይ ጠራና፦ «አብርሃም አብርሃም በብላቴናው ሳይ እጅህን አትዘር ጋ! አንድ ልጅህን አልከለከልህምና፥ እግዚአብሔርን የምትፋራ እንደሆንህ ዐውቁአ**ለ**ሁና» ሲል ከስከሰውና ቤዛ ይስሐቅ የሆነውንና ቀንዱ በዕፀ ሳቤቅ የታሰረ ነጭ በግ አውርዶስት በይስሐቅ ፈንታ **ሥዋው**፡፡ ይህንንም ሲቁ ቅዱስ ያሬድ "አብርሃም ወሰዶ ለይስሐቅ ወልዱ ከመ ይሡዖ፥ አውረደ ሎቱ ቤዛሁ በ90፥ እንዝ አቅርንቲሁ በዕፀ ሳቤቅ፥ ዕፀ ሳቤቅ ብሂል *ዕፀ ሥርየት መ*ስቀል" በማለት *ዕፀ* ሳቤቅን ከነገረ መስቀሱ ጋር አገናኝቶ ጽፎአል። (ቅዱስ ያሬድ)

ፍጻሜና ምሳሌው፦ አብርሃም የእግዚአብሔር አብ ምሳሌ፥ ይስሐቅ የዚህ ዓለም ምሳሌ፥ ቤዛ ይስሐቅ በግ የእግዚአብሔር ልጅ የክርስቶስ ምሳሌ፥ ዕፀ ሳቤቅ የዕፀ መስቀል ምሳሌ መሆኑ ተጽፎአል (ዕብ. 11÷17፡ 18፤ ያዕ. 2÷21-23፤)። ዕፀ ሳቤቅ ማለትም ረጅም ሐረግ፥ የተመሳቀሰና የተያያዘ ማለት እንደሆነ ምሁራት ይተረጉማሉ።

#### በትረ ሙሴና መስቀል፤

አምላከ ግፉዓን እግዚአብሔር ሕዝበ እስራኤልን አራት

#### "የቦታው ስም ቀራንዮ ነው!"



መቶ ሥላሳ ዓመታት በመከራና በስቆቃ ውስጥ ከኖሩ በኋላ መከራቸውን ተመልክቶ ነፃ እንዲወጡ ወስና፥ በሙሴ መሪነት ከምድረ ግብጽ ወጥተው ወደ ከነዓን ለመግባት በሚጓዙበት ጊዜ እጅግ አስፌሪና አስጨናቂ ወደ ሆነው ታላቁ ባሕረ ኤርትራ ሲደርሱ፥ ለመሻገር ቀርቶ ለማየትም የሚያስጨንቅ ስለሆነባቸው አለቀሱ። ሙሴም ወደ እግዚአብሔር ሲጸልይ «በእጅህ ባለው በትር ባሕሩን ምታው፤ ትሻንራሳችሁ» ብሎ ስለአዘዘው፥ ሙሴ በእጁ ባለው በትር ባሕሩ ሲመታው ባሕሩ ተክፍሎ ከስድት መቶ ሺህ በላይ የሆነ ሕዝበ በደረቅ ምድር ተሻግሯል።

"...ነሥአ ሙሴ በትረ፥ ጸለየ፥ ወአማዕተበ፥ ውእቱኬ በአርአያ መስቀል" ሙሴ ባሕርን ክፍሎ ሕዝቡን ያሻገረበት በትር ኢየሱስ ክርስቶስ በበትረ መስቀሉ ባሕረ ኀጢአትን ክፍሎ የሰውን ልጆች ወደ ገነት መንግሥተ ሰማያት የማሻገሩ ምሳሌ ነውና። (ዘፀ. 14÷13፤ ቅዱስ ያሬድ)

#### **አር**ዌ ብርትና መስቀል፤

የያዕቆብ ልጆች ሕዝበ እስራኤል በሲና ምድረ በዳ እንደገና እግዚአብሔርን በመበደላቸው እግዚአብሔር ተቆጥቶ ነዘር የተባለ መርዛማ የበረሃ እባብን በላከባቸው ጊዜ ብዙ ሕዝብ አለቀ። የተረራው ሕዝብ እግዚአብሔርን በድለናልና ሲሉ ወደ እግዚአብሔር በማልቀሳቸው፥ እግዚአብሔርም ሙሴን «አርዌ ብርትን ሠርተህ በዓላማ ላይ ስቀለው፤ የተነደራው ሁሉ የናሱን እባብ (አርዌ ብርት) ሲያይ በሕይወት ይኖራል» ብሎ ባዘዘውመሠረት ሙሴም የአባቡን ምሳሌ ሠርቶ ሰቀለው። ከተነደፉትም መርዙ ያልጸናባቸው ድምፁን ስምተው፤ መርዙ የጸናባቸው መልኩን አይተው ድነዋል።

የዚህንም ቀጥተኛ ምሳሌ ራሱ ጌታችንና መድንኒታችን ኢየሱስ ክርስቶስ በመዋዕለ ሥጋዌው "ሙሴ ሕባብን በምድረ በዳ ሕንደስቀለ ሕንዲሁ በሕርሱ የሚያምን ሁሉ የዘሳለም ሕይወት ሕንዲኖረው ሕንጂ ሕንዳይጠፋ የሰው ልጅ ይሰቀል ዘንድ ይገባዋል።" አርዌ ብርት የመስቀል ምሳሌ፥ ድምፁን ስምተው መልኩን አይተው ሕንዴዓት፥ ጌታችንና መድንኒታችን ኢየሱስ ክርስቶስም በመስቀል ላይ በአሰማው የምሕረት ድምፅ፥ ባሬሰሰው ደመ መስቀሉ ለ5500 ዘመናት በሲኦል ጨስማ ውስጥ የነበሩ ነፍሳት ለመዳናቸው ምሳሌ ሆኖ ተጠቅሳ\*ል። (ዮሐ. 3÷14-18፤ ራሕ. 20÷2)

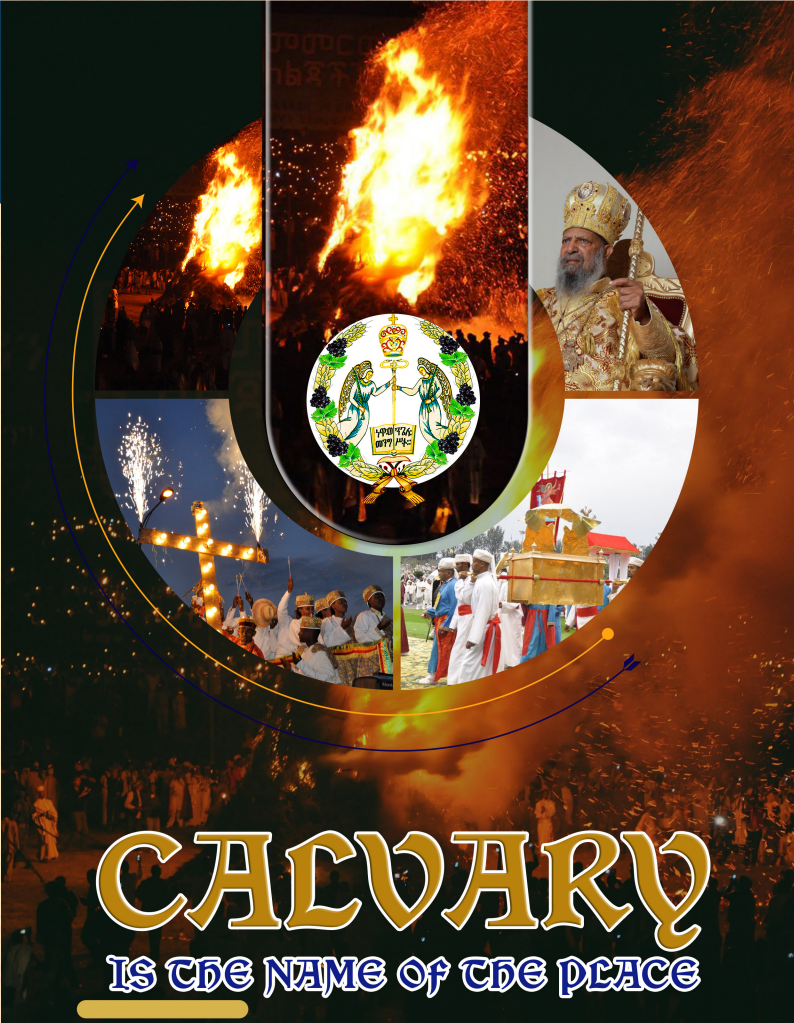
የሙሴ ስጅ አምሳስ መስቀል፤

አማሌቃውያን በራፌድ ሕዝበ እስራኤልን ሊዋጉ በተሰለፉ ጊዜ ሕዝቡ ልርተው ስለተጨነቁ ሙሴ ሕዝቡን፦ «እኔ የእግዚአብሔርን በትር ይገና በኮረብታው ላይ በእግዚአብሔር ፊት እቆማለሁ፤ እናንተ ሂዱና ተዋጉ» ብሎ በተራራው ላይ ሁለት እጆችን በአምሳለ መስቀል ሲዘረጋ ጠሳቶቹ ድል እንደሆኑ፤ ጌታችን በዕለተ ዐርብ በመልዕልተ መስቀል ላይ ሁለት እጆቹን ዘርግቶ ተስቅሎ አጋንንትን ድል በማድረግ ዓለምን አድኗልና። (ዘፀ, 17÷8፡9፤ ዘጕ. 21÷8፡9)

#### 四四中人里

የነገረ ቅዱስ መስቀል ታሪካዊ አመጣጥና ክብር ከዘባነ ኪሩቤል ጀምሮ በቀራንዮ የተደመደመ ሲሆን፤ ታሪኩ እጅግ ሰፊ በመሆኑ በዚህ ጽሑፍ *ማጠቃስ*ል ባይቻልም፥ ሲቃውንተ ቤተ ክርስቲያን ሕንዳመሠጠሩት፦ አዳም የሞተበት በዕፅ በስስ ቢሆንም የዳነበትም በዕፀ መስቀል ነው። በመሆኑም በቅዱስ ሪፀ መስቀል የተገኘው ሕይወትና ትሩፋት፥ ጸጋና በረከት እጅግ ብዙ ሲሆን፤ ቅዱስ አትናቴዎስ፡- "ወአስተኃፈረ ኅጢአተ በዲበ ምድር፥ ወአብጠስ ሞተ በውስተ ሲኦል፥ ወሥዐረ መርገመ በዲበ ዕፀ መስቀል፤ወነስተ ሙስና በውስተ መቃብር፤ የዓለም መድኅኒት ክርስቶስ በደመ መስቀሱ በምድር ላይ ጎጢአትን አሳፈፈ፤ በሲኦል ምትን አጠፋ፤ በመስቀል ላይ መርገምን ሻረ፤ በመቃብር ውስጥ ሙስና መቃብርን አጠፋ» (ሃይ.አበ.አትና. 30÷40) ሕንዳ**ሰ**፤ ቅዱስ መስቀል የሕይወታችን መሠረት<sub>ት</sub> የድል ምልክታችን፥ የመንግሥተ ሰማያት መግቢያ በራችን፥ የዕርቅና የሰላም አርማችን መሆኑን አምነን ሕናከብፈዋለን። (ዕብ. 13÷12፤ ሮሜ 5÷9፤ ኤፌ. 17)

ቅዱስ እግዚአብሔር በኀይለ መስቀሉ ይባርክን፤ ይጠብቀን። አሜን።



**September 26, 2025** 



EOTC Department of Public Relations





Prepared by EOTC Department of Public Relations and Approved by EOTC Scholars Council

#### **Editor in Chief**

Megabe selam Solomon Tolcha

#### **Deputy Editor**

M.H. Getabalaw Admasu

#### Edition

L.S. Nebiyu Eliyas

#### **Graphic Design**

Temesgen Tomas

#### **Translation**

M.S.Komos Abba Kaletsidk Mulugeta (Ph.D.)

Mhr. Akalewold Tessema (Ph.D.)

Mhr. Daniel Seifemichaiel

#### **Photography**

M.S. Abba Kiros Woldeab

#### Publisher

Tisaie Zegubaie Printing press

#### **Table of Content**

| Editorial                                     |
|-----------------------------------------------|
| Message of H.H. The Patriarch 50              |
| Message of H.G. The General Manager 53        |
| Message of Secretary General of the Holy      |
| Synod                                         |
| Message of Deputy Manager of the Patriarchate |
| for Spiritual Affairs                         |
| Message of Deputy Manager of the Economic     |
| and Social Sector                             |
| Calvary is the name of the Place              |

© September 26, 2025 Addis Ababa, Ethiopia

# Editorial

# What Did Those Touched by the Love of the Cross Do?

The apostles, and all the holy ones who followed after the footsteps of the apostles - when they were touched by the love of the Cross, what did they do? And we, how should the love of the Cross touch us?

"And he who does not take his cross and follow after Me is not worthy of Me" (Matthew 10:38)

This powerful word is not only a call to those who are servants but it is expected to all who are saved in Christ to carry their own cross. Every servant or believer has a cross they are expected to carry daily. We must live our lives in such a way that reflects this daily cross-bearing. This is expressed by thinking about the love of the Cross and living accordingly.

We must consider the suffering of Christ's Cross as nailed into our minds. The place where the Lord was crucified, Golgotha, is the place of the skull. This signifies that the suffering of the Cross and the love of Christ should be embedded deep in our consciousness.

He was crucified to lift us from our fall for our redemption. The mystery of the Cross is complete redemption. When a person falls, to rise again, they must remember the Cross, visualize it with the eye of their mind and meditate upon it. As Scripture says of the Galatians, though they were deceived, Christ was presented before their very eyes as if crucified (Galatians 3:1). Likewise, when we are touched by the love of the Cross, we are freed from deception and sin, and constantly see Christ crucified for us in our hearts, with His love living in us. Those who are touched by the love of the Cross will carry the Cross.

Carrying the Cross: To carry the Cross means to constantly meditate on the suffering Christ endured to redeem humanity. When we are reminded of His suffering for our sake, we take up the Cross ourselves. Today, the suffering of the Cross doesn't only mean being stoned, cut by the sword, or burned alive like in the old times. Today's Crosses and tribulations are spiritual: victory over temptations like lust, impurity, idolatry, hatred, jealousy, anger, selfishness, drunkenness, division what St. Paul calls the works of the flesh (Galatians 5:19-21).



Overcoming the works of the flesh through the power of the Cross is our modern-day way of carrying the Cross. When we are touched by the love of the Cross, we defeat the flesh and produce the fruit of the Spirit: love, joy, peace, patience, kindness, goodness, faithfulness, gentleness, self-control, and humility. When we are touched by the love of the Cross, we become doers of the golden rule, which the Lord spoke: "Do unto others as you would have them do unto you." (Matthew 7:12)

Whoever is touched by the love of the Cross obeys this word. The foundation of our faith is to love others. One who loves will not steal, kill, insult, or lie because they love their neighbor and do not want harm to come to them. We obey the golden rule when we are filled with the love of the Cross. The Cross is a revelation of eternal love.

As we celebrate the Feast of the Cross today in our country and throughout the world, we must do so understanding the meaning of the Cross and being filled with its love. So, when we celebrate the Cross with fire, incense, drums, and singing in a land full of exile, conflict, division, quarrels, unrest, and the absence of peace can we truly say we are filled with the love of the Cross? We must ask ourselves. When the love of the Cross touches us, we see Christ crucified in our hearts (Galatians 3:1). We overcome the works of the flesh and bear the fruit of the Spirit (Galatians 5:22).

Those touched by the love of the Cross truly see Christ like Saint Stephen who, while being stoned, saw the heavens opened and Christ standing at the right hand of God. The love of the Cross reveals Christ's face even in suffering.

When we are touched by the love of the Cross: We achieve the goal of salvation. We look toward Paradise and the Kingdom of Heaven with hope. We find the true path of salvation, and more than all this we long to be with Christ. As Paul said: "I desire to depart and be with Christ…" (Philippians 1:20–23)

Indeed, we walk joyfully even through death because we are going to be with Christ. If we do not understand the meaning and love of the Cross, then our celebration of the Cross is not enough. We must be filled with it. This Feast of the Cross should be the only true answer and remedy to all the trials our country, church, and world face today.

This message is an excerpt from the 2018 edition of the Meskel (Feast of the Cross) magazine, prepared by the Ethiopian Orthodox Tewahedo Church's Public Relations Department. It was written by senior scholars, edited by the department of scholars, and produced as a special message and teaching. The magazine is available both in print and on the Church's digital platforms.

We encourage everyone, in the love of God, to read and reflect on it and may God help us to honor the love of the Cross not only in ceremony, but in our hearts.

**EOCC** Public Relations Department







In the Name of the Father, and of the Son and of the Holy Spirit one God Amen!

# is Holiness Message of



"He made peace in his cross, having put to death the enmity by it."

(Eph. 2:15:16)

Before the crucifixion of Christ, the enmity that sin had caused was present between God and the creatures living on earth, especially between God and the human being who was the cause of sin; the enmity had separated God and man, both heavenly and earthly. To say that God and man were separated means that man was separated from God and from the glory and life that God had. This is the greatest punishment and the most dangerous death.

Since Adam and his children were the bearers of the punishment of sin, their mortality of bodies in this world was not enough. They were thrown into a place of punishment, rather than entering into the paradise of God's delight in Garden of Eden. Because a creature separated from God cannot enter the paradise of God's delight. This truth is explained by the contrast between the rich and the poor written in the Holy Gospel. (Luke 16:19-31)

In this state, man has lived separated from God for about five thousand five hundred years. during this long period of time, our God, did not leave man without hope. He comfort-



ed man by explaining his word of promise through the prophets in every age. The content of the promise was that God would save man through the redeeming blood of the Messiah.

When the time came for God to save the world, He sent his only begotten Son into the world. He took our flesh and our soul and became man; and he appeared in this world. This means that one of the three persons in Trinity, God the Son, was born from our Lady, the Holy Virgin Mary. He became incarnated, and became one body and one nature.

In this union, the Son of God, the Son of Mary, Jesus Christ, appeared in this world to save humanity through His redemptive death, and taught humanity the salvation of humanity. He made Godhood and the work of manhood one, without separation, omission, mixing, or change. In other words, by performing miracles that are impossible for creatures, He showed that He is both God and man; He taught humanity about the kingdom of God and the way of salvation.

Finally, for the salvation of the world, He was crucified on the cross and offered His redeeming blood as a sacrifice, saving us from death that came unto us as a result of our sin. With His shed blood, He carried our punishment and died in our place. Due to that, our debt to death was torn; The Garden of Eden was opened; and we were allowed to enter it. He proclaimed the great good news to all of us on the cross, "Today shalt thou be with me in paradise." Therefore, glory be to our Lord Jesus

Christ, who redeemed us with his shed blood; today, like the wise thief, we who pray in faith, saying, "Lord, remember me when thou come into thy kingdom," are not awaited for hell, but for eternal peace.

We Christians celebrate the Feast of the Holy Cross with great religious ceremony because it has brought us out of hell and back to our former inheritance, to the Garden of Eden. That is why our father, Saint Yared, sang saying, "The cross is the above all things." When we think of the Holy Cross, we primarily remember Christ, Christ's love and salvation. We honor and venerate the Holy Cross, in remembering the Savior of the world Jesus Christ.

Just as honoring the flag of a country means honoring the people of that country; it is a truth and a reality that honoring the Holy Cross is honoring Jesus Christ. When we understand the Holy Cross in depth, its inner mystery clearly shows forgiveness, reconciliation, salvation, peace, unity, solidarity and forgiveness.

It is appropriate for us to honor, love and venerate the Holy Cross. However, it is not only to love, but also to show our love in order to receive the blessings of the Holy Cross. Let us remember that the love and honor we give to the Holy Cross is a direct love for God. The Lord Himself has said that love for God should be done with all our soul, with all our heart, with all our mind and with all our strength. If this is the truth, when we love the cross, it should be with determination to bring the



message of the cross into action. As we have learned in the Holy Scriptures, the message of the cross is to renounce sin and be reconciled; forgive one another; experience perfect peace among each other; be united and not divided; cooperate and not oppress and loving everyone.

So where is this all? This message of the cross, which gives us perfect peace, has been forgotten to the point that it seems to never concern us. We are not living according to the message of the cross, but the opposite. Although Christ has broken down the wall of division with the cross, many are saying, 'Hate is better for us' and are implementing conflict, division, oppression, murder, robbery, imprisonment, and rape in the form of a campaign. This is a very serious issue that is happening in our time. This type of choice cannot benefit us in any way except to harm and destroy us; we will never find a person or a country that benefited from violence.

Dear Ethiopians, my children in the Holy Spirit! Please, let us come to reconciliation and peace, to harmony and unity; our development and growth, our honor and glory, our strength and favor are in forgiveness and reconciliation. Doing so will never bring any harm or loss. It only needs discussing situations with openness and sincerity. All of you, our children, stop where you are and think; Look far and wide for your own and future generations' lasting benefit. We and future generations can benefit by accepting one Ethiopia as diverse, and the diverse Ethiopia as one.

We will prove this truth by peaceful discussion and listening, by giving time and thought to controversial issues, by being determined to answer all questions only through discussion and rule of law, and by providing opportunities for discussion, not by force and war. We must establish justice and equity; we must respect the existence of human life; we must ensure equality and unity; and to achieve this, we must accept fear of God as our common rule. When we do this, the message of the cross will become practical in our personal and community life.

Therefore, let us begin this New Year as the message of the cross, by killing hate with reconciliation, and by realizing the peace and unity of our people and our country. For this, we convey our fatherly message in the name of God to all Ethiopians, both at home and abroad, to show unremitting efforts through prayer, wisdom, and the sharing of good thoughts and advice.

Have a blessed feast of Holy Cross!

May our God bless and sanctify Ethiopia and its people!

Praise be to God; Amen.

#### Abba Matthias I,

Patriarch of Ethiopia Archbishop of Axum, Echegue of the See of St. TekleHaimanot September 26, 2024, Addis Ababa, Ethiopia





### Message of General Manager

"And I, if I am lifted up from the earth, will draw all people to Myself"

(John 12:32).



Our Lord and Savior Jesus Christ, who was incarnate of the Virgin Mary, came into the world in perfect divinity and humanity to save mankind, which had transgressed God's command and fallen into sin. Humanity sinned and fell by eating from the forbidden tree: "And the Lord God commanded the man, saying, 'You may surely eat of every tree of the garden; but of the tree of the knowledge of good and evil you shall not eat, for in the day that you eat of it you shall surely die'" (Gen. 2:16–17).

By disobeying this command, sin entered the world, and through sin, death (Rom. 8:3–4). To redeem Adam and his descendants who lived under the shadow of death, the Son of God became man and was crucified upon the tree of the Cross, thereby destroying sin which had entered through the tree. St. Ephrem explains this mystery beautifully:

"The Virgin Mary, who gave birth to God, is our refuge. Through her was destroyed the curse engraved in our nature by Eve's disobedience. The door of Paradise was closed because of Eve, but it was opened again because of Mary. Now we eat of the Tree of Life, which is the Body of Christ and His precious Blood, for He came for the sake of our love and delivered us." (Wudasie Mariam, Thursday).

The Virgin Mary overcame disobedience with obedience and became our refuge. Because of her purity, God chose her for the Incarnation. Through the flesh taken from her, Christ was

crucified for our salvation. Foretelling this, He declared: "And I, when I am lifted up from the earth, will draw all people to Myself." This mystery reveals that by His death on the Cross, Christ reconciles those who were far from God and draws them near. As the Apostle testifies: "He might reconcile both to God in one body through the Cross, thereby putting to death the enmity" (Eph. 2:16).

Thus, the Cross is the mystery of salvation. Through it, Christ reconciled the world, giving His holy Body and precious Blood for eternal life. For this reason, the Holy Church venerates the Cross with a great honor, for it was sanctified by the blood of Christ. St. Yared proclaims: "By Your Cross, O Christ, You saved us; by Your Cross You delivered us from death, gave us life, and brought us out of darkness into light." This echoes St. Paul's words: "For in Him all the fullness of God was pleased to dwell, and through Him to reconcile to Himself all things... making peace by the blood of His Cross" (Col. 1:19–20).

The Ethiopian Orthodox Tewahedo Church celebrates the Feast of the Cross with profound reverence, both for its theological meaning and its historical commemoration. The Demera ceremony, held on the eve of the feast, recalls how Queen Helena (Eleni) discovered the True Cross by arranging a great bonfire, whose smoke guided her to the holy site. This is remembered with spiritual hymns, prayers, and cultural rituals, celebrating both the dis-



covery and the life-giving mystery of the Cross.

Beyond its theological significance, the Feast of the Cross has long been a source of unity and peace in Ethiopia. In earlier times, people were separated for months by the harsh season, when rivers overflowed and roads became impassable. This feast provides the occasion for families and communities to be reunited. It was a time of reconciliation and restored harmony. Today, even though travel and communication have greatly improved, human relationships are increasingly strained by modern distractions and foreign cultural influences. For this reason, it is more vital than ever to safeguard our faith, preserve our ancient traditions, and live by the peace that Christ accomplished through the Cross.

The Cross proclaims peace. It destroys hatred, removes enmity, and reconciles us with God and with one another. Our Savior's words, "If I am lifted up I will draw all people to Myself' remind us that we are called into fellowship with Him through His sacrifice on the Cross. In our prayers we confess: "Our unchanging Guardian, You have dispelled the darkness in us, brought us from death to life, freed us from bondage, and reconciled us to the Father through the Cross."

Therefore, the Feast of the Cross is not merely a remembrance of the past, but a living call to fellowship with Christ. It is a feast of spirituality, gratitude, repentance, forgiveness, love, and generosity. As one body in Christ, let us shine forth the light of our Christian life before all people.

May the Lord who drew us to Himself through His Crucifixion make this feast a fountain of peace and joy. May the power and blessing of the Cross be with us all!

#### Abba Sawiros

General Manager of Patriarchate

Head Office and Archbishop of

South-West Shewa and Sheger City Dioceses.





## Message of the General Secretary of the Holy Synod

"By the Cross of Christ, death was conquered, and Satan was trounced"

Saint Yared



In the history of creation, there is no other creature as glorious in nature and grace as the human being. According to the Holy Scriptures, God has created Adam, uniting the four natures of the flesh and the three natures of the soul, honored him in the grace of childhood, and placed him over all His creation. However, man could not remain long in the dignity and grace given to him, nor in the life and wealth he obtained without toil. (Gen. 2:7)

In the Garden of Eden, where he lived in pleasure and joy, he displeased his Creator by breaking the law that was made for him. His height turned into a fall, his glory into a loss, and his life into death. He had been told not to eat of the fig tree; if you eat of it, you will surely die! He disobeyed the command and ate of the fig tree, and was sentenced to death.

As a result of the tricks of Satan, he was separated from his Creator and exiled from the Garden of Eden to live in a land of darkness, where thorns and thistles grow. After the fall of the Garden of Eden, his soul remained in the realm of death, his body in the darkness of the grave, in the land of death, in severe pain and much weeping, for five thousand five hundred years.

When the time came for the fulfillment of hope, "God sent forth his Son, born of a

woman, to redeem those who were under the law." (Gal. 4:4)

Christ, the Prince of Righteousness, who came to save us by the will of the Father and the Holy Spirit, and who reigns from the ends of the earth, was crucified at the center of the earth, to conquer death and remove the ruler of darkness, so that all who believe may be justified. (Romans 10:4; Book of the Mysteries, page 54)

Through the cross, Satan, who was the cause of death and persecution for Adam and his children, was defeated; the yoke of sin was broken; death was defeated, the power of darkness was dispelled, and the glory and dignity of humanity were restored.

He who was once humiliated, restored to glory by the power of the cross, has received our glorious divinity and is seated with the Father, on the throne of the cherubim. This wonderful mystery was accomplished, death was conquered, and the cross is the emblem of our salvation, through which we can labor in prayer while we live in this world, through which we are worthy of the glorious resurrection, and through which we can show forth the truth of salvation.

"He chose the cross, which is the wood by which Christ was crucified, to abolish the



deceits of Satan; as a result, the world was sanctified, so it has a wide meaning in our salvation."

Saint Athanasius explained that the cross and the perpetually flowing of the Holy blood and water that were shed on it are the great mystery by which we are restored to our original life, and are saved from His wrath, saying, "He is the one who destroyed death and the one who destroyed the devil."

Everything written in the law and spoken by the prophets regarding the salvation of man was fulfilled on the cross in such a way that "Then our mouth was filled with joy, our tongue with gladness." The exiled Satan was put to shame, and the song of the Lord was sung in our salvation. (Ps. 126:2)

The Cross of Christ, through which we have returned to the original life, is our strength and power to deny and persecute Satan. For us Orthodox Christians, therefore, our glorifications are expressed by raising the drum, combining the joyful harp with the lyre, and by singing the glorious hymn. And demonstrated by the saying, "We show 'the Sign of the Cross' in our faces to the glory of the Cross."

As we celebrate the Feast of the Cross every year, where the power of death was

abolished and the devil, the dark prince, was cast out, we must answer the vital question: Have Satan and his works truly been cast out of us? Or are they with us? Because the beauty of the cross, the historicity of Christianity, is revealed when our lives are free from strife and hostility, and are regulated by love.

Therefore, the spiritual meaning of faith is measured by the participation of a believer in complete peace, social justice, national unity and security, equality, and freedom. Therefore, realizing that development cannot come from division, but only destruction, we should eliminate hatred and celebrate the Feast of the Cross with love without hypocrisy.

May our Savior Jesus Christ, who freed us from the captivity of Satan by the cross,

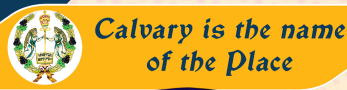
protect our country from destruction, our people from persecution;

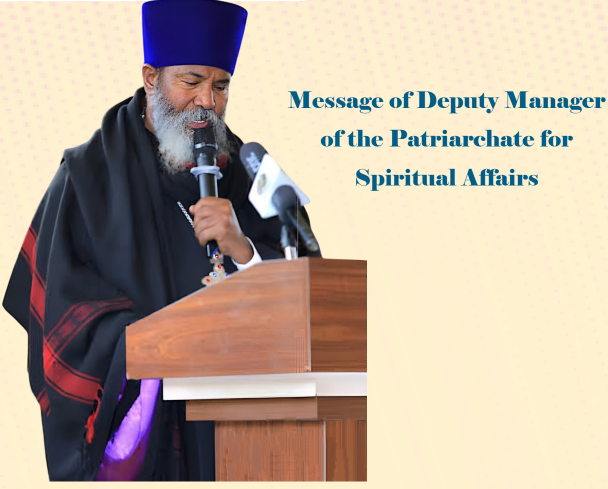
and strengthen our Holy Church in its unity.

May we all have a happy feast of the Cross.

#### Abba Dioscorus,

General Secretary of the Holy Synod and the Archbishop of Raya Diocese





"And all things are of God, Who hath reconciled us to Himself by Jesus Christ, and hath given to us the ministry of reconciliation; To wit, that God was in Christ, reconciling the world unto Himself."



2 Cor. 5:18:19

This verse is the divine teaching that Saint Paul, who was called to the apostolic mission to bear the name of God the Father and our Lord Jesus Christ. It is a taught given under the inspiration of the Holy Spirit about the great reconciliation. It is not difficult to under-

stand that there was a long-standing conflict before reconciliation; indeed, before the crucifixion of Christ, there was a great gap between God and man that separated heaven and earth.

The Bible says this about this: "when we were enemies, we were reconciled to God by the



death of his Son" (Romans 5:10). In the beginning, the separation between God and man was created because of human sin; the source of the separation was man's transgression against God's law. God is a God Who by nature never forgives sin, nor does he justify the sinner (Ex. 23:7). The main reason why God cannot justly pass over sin or wrongdoing is because he is a true judge who rewards those who do well and punishes those who do evil. God is a true judge and protector of justice, Who is steadfast in His word, Who implements His word and His deeds, His law and His judgments, and He is the supreme judge of all judges. Therefore, when a person is found guilty before God, he is bound to be punished. In this sense, since it is unthinkable to pass by in the way of God, but to punish the guilty, man was punished; and the punishment encompassed the soul and body of man, the earth and everything in it. The word, "Cursed is the ground for thy sake," confirm this. (Gen. 3:17).

The main theme of the punishment was "to die"; then, man became mortal on earth and in heaven, and separated from God and from all the glory and life that belong to God, both in his earthly life and in his heavenly life. The nature of the punishment was applied to this extent and measure. However, God, as the true judge, is the possessor of love and wisdom, and in His perfect love and wisdom He willed to reconcile with man.

He also showed a hint of reconciliation when

He passed the sentence of punishment; saying: "Adam become as one of us" (Gen. 3:22). This promise of reconciliation was a sign that our human activity would eventually come to be Godhead through Incarnation. From then on, God comforted man constantly by expressing his word of hope through the prophets; finally, according to His promise, the Son of God, or one of the Three Persons, God the Son, became man. In this way, our human nature got the chance to sit on the throne of God without causing any division in the Trinity. The promise of reconciliation, which says, "Adam became as one of us," was also fulfilled at this time.

In other words, when our human nature was united with the Word, it meant that it became God through the Word. In this mystery of union, the Word of God, Who was both God and man, was called: Jesus Christ, the Savior of the world, Emmanuel. In this situation, the work of reconciling the world or man to God began. The work of reconciliation began with the instantaneous union in the womb of the Virgin Mary and was completed with His redemptive sacrifice on the cross. However, the work of His redemption continues until the day of our Lord or the Day of Judgment; therefore, the greatest work of reconciliation was accomplished on the day of His crucifixion.

When our Lord Jesus Christ was crucified on the cross, God reconciled us to Himself



by His sacrifice; He ceased to count our sins; because Christ took the penalty of our death in our place. In this case, God reconciled us through the redemptive death of Christ; God is a God who gives the chance of participation to His creatures in all things, and He has also provided us with the ministry of reconciliation. Although He accomplished the main and greatest reconciliation through the blood of His beloved Son, He has also provided us with the ministry of reconciliation so that we can serve people through it. Because there are many other forms of reconciliation that can be accomplished through this ministry.

As St. Paul taught us, we pray for Christ, saying, "Be ye reconciled to God." The objective of the cross is reconciliation and peace. A reconciliation that works in heaven and on earth, a reconciliation that manifests in soul and body, a constant and eternal reconciliation, a reconciliation that brings us closer to God. Here the question that we all must answer is: God has commanded us to perform the ministry of reconciliation; He has given us the right; but are we carrying out His ministry correctly? This is a question that is posed to all Christians; Christians carry the obligation to answer this question.

If we celebrate the fest of Holy Cross, pray and sing without answering this, our acceptance before God will be less. God loves reconciliation and love, peace and unity above all; He was crucified on the cross to establish these. For these, a spotless blood sacrifice was paid. Therefore, for the sake of reconciliation and love, peace and unity, we have been given the ministry of reconciliation that will last until death, and let us carry it out in practice. Christians should be aware that the reconciliation and peace we seek to ensure is not by killing others but rather by giving ourselves to death. If we are murderers, we cannot be mediators, but rather perpetrators. The mediation of Christians is multifaceted and broad; we reconcile people: with God, with ourselves, with others and with the environment.

If this is done, our earth will be filled with perfect peace; this is the peace that the Holy Bible tells us about. That is, the peace we make with God, with ourselves and with all creation. The peace that is spoken of outside of this is incomplete. Therefore, let us reconcile with God, with ourselves and with creation in true reconciliation. Let us diligently carry out the ministry of reconciliation given to us by God so that this kind of reconciliation can prevail in our country and in the world; for it has been said, "Blessed are the peacemakers."

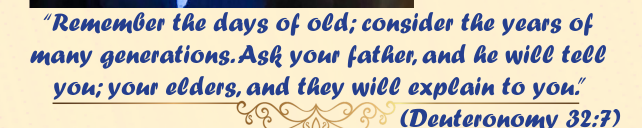
"Thanks be to God Who giveth us the victory through our Lord Jesus Christ."

#### Nibure-ed Elias Abreha

Spiritual Affairs Deputy General Manager of EOTC Patriarchate Head Office



Message of Deputy Manager of the Economic and Social Sector



Our country, Ethiopia, is a land of ancient and apostolic teaching, of liturgy and order, of culture and heritage. Ethiopia is the custodian of knowledge and wisdom preserved for long ages and handed down from generation to generation. The Holy Scriptures written by Ethiopian scholars and many ancient books translated from other languages are safeguarded in ancient libraries of churches and monasteries. Whenever Ethiopia rises to this stature, the Ethiopian Orthodox Tewahedo Church rises with her as the very source of this ancient wealth and grace.

0

The Ethiopian Orthodox Tewahedo Church is one of the few ancient churches founded in the apostolic era. Built upon sound apostolic sources and pure doctrine, it has preserved an unchanging and robust faith for the salvation of humankind. Beyond this, it has served across the centuries as a treasury of education, culture, the arts and architecture, and other riches of knowledge and wisdom. Its religious and spiritual rites, especially in the great feasts, proclaim peace, strengthen fellowship, and consolidate national unity. Among such feasts, the Feast of the Holy Cross holds a preeminent place. It bears a long history and is



a heritage our fathers carefully preserved and entrusted to us. For any people belonging to churches with such venerable history and riches, the foremost counsel is continuity and the Scripture with which we began conveys precisely this message.

The call to continuity is especially urgent when a generation arises that has forgotten the past or pursues novelty without making proper use of what came before. This is not a summons merely to remember yesterday, but to build today's identity upon a firm foundation of faith and history. The word, "Remember the days of old... ask your father... ask your elders" was originally a message addressed to Israel when they were weary and in distress, reminding them to recall what God had done for them in the past. It counsels them to remember yesterday. Likewise, for us, urges to keep the rightful forms of celebration our fathers handed down, and to transmit them to the next generation. For some of us, the feast has been treated as mere custom, and its spiritual benefit has grown dim. Others, forgetting its doctrinal substance and historical foundation, adopt foreign practices as if they were timely innovations. Yet the Feast of the Cross is deeply bound to our Church's teaching; it is the practical manifestation of faith.

St. Ephrem compares the Cross with the Tree of Life in Paradise: He was crucified on wood that we might have life; in place of the tree that killed us, we have found the tree that gives life (Hymns on the Crucifixion). St. John Chrysostom declares that the Cross shines brighter than the sun, is more glorious than royal purple, and is our hope and glory (Homilies on First Corinthians). And St. Yared sings: "Today the Cross has shone for the brothers; today the Cross has shone bright-

er than the sun and the stars," proclaiming the unity and continuity of doctrine. All the holy fathers taught and wrote about the honor due to the Cross.

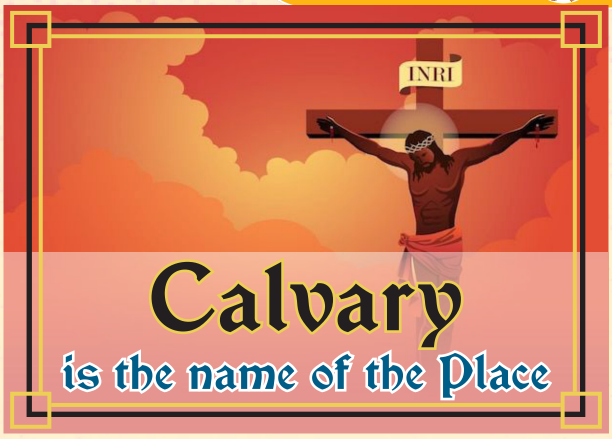
Historically as well, this is a great feast connected with the ancient Church and with the search of Queen Helena. After the Cross was recovered from the place where it had been lost and buried, its veneration and exaltation continued to be celebrated. As Eusebius of Caesarea (Life of Constantine, Book 3), Socrates Scholasticus (Ecclesiastical History, Book 1), and other historians recount, in that era (the 4th century) the Cross was celebrated with great festivity. In Ethiopia, beginning from the reign of Emperor Dawit, the arduous process by which the relic of the Cross came to our land—and was deposited at Gishen Debre Kerbe (Gishen Mariam), gave rise to a distinct and resplendent pattern of celebration. Because our fathers understood the mystery of the Cross and its honor, they went to extraordinary lengths to bring it to us, and they established everything needed for history to continue and tradition to be confirmed.

Therefore, we, their children, ought to consider the years of many generations, to ask our fathers and learn from our elders, not to forget what has gone before, to honor the Feast of the Cross with true spirituality, to affirm continuity, and to show ourselves indeed to be the children of our fathers. May the blessing of the Holy Cross never depart from us!

#### Assistant Professor Rev. Girma Batu

E.O.T.C. Patriarchate Head Office Deputy Manager of the Economic and Social Sector





#### "Calvary is the name of the Place"

MATTHEW 27:33 | St. Yared

By Megabe Berhanat Abba Tekle Yared Gregorios (Komos)

Deputy Secretary of the Holy Synod

The sacred skull of Adam, the sacred ground where the second Adam was buried, contains a profound and inspired insight into the mystery of salvation. It is impossible to fully understand and present it in this short article.

The story of the cross (and that of Calvary) can be started but impossible to finish is with the tongue that speaks, and by any writings and summaries; the one who writes when he is in jailed, and teaches when he is released, Saint Paul, in his letter known as the chapter of love, says: "For we know in Part, and we prophesy in part" (1 Cor. 13:9; Saint John Crysostom)

The Pope of Alexandria, Christodoulos (11th c), also explained the mystery of Lord's mysterious Birth, the connection between the skull of Adam and the Cross of Christ, as follows: "His wisdom is supreme that can not be told." Our country's Andimta commentary scholars also interpret it as: "His wisdom in saving the world is greater than His wisdom in creating the world."

To extract from the evidence of the Holy Scriptures the ideas that explain the historical



and theological interpretation of the skull of Adam and the Cross, which are wax and gold in the history of human salvation, is to place the lamp on a lampstand.

Therefore, while walking through this subtle

wisdom step by step, we will try to see the story from the mystery, the mystery from the story, the Lord of glory, adorned with saving blood, the unrequited favor He made for us. (Isa. 63:1; John 19:17; 1 Cor. 2:8)





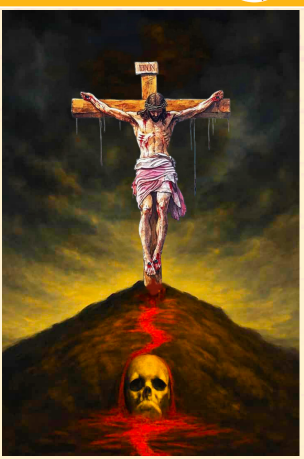
Calvary: Although its history and message are beyond interpretation, its literal meaning is that it is a place of interest with a head shape that is completely different from all the mountains in the Land of Israel, where Adam's skull is buried, and where Abraham prepared his son Isaac for sacrifice in the month of Nisan, where the Jews sacrifice the Passover lamb.

The mystical interpretation is also a deeply meaningful Christian teaching in which God sent His only Son to fulfill His plan to save us, in which the power of death was abolished by the power of the cross, in which the wounded skull, which needed healing, was connected to the healing cross. (Romans 8:4)

When the eternal Christian doctrine is explained, we understand that the name Calvary has a deep mystery, which goes beyond history and shows that the new life of the Kingdom of Heaven begins there, where Adam's skull was enriched. (Col. 2:10; St. Basil the great)

### The wonderful secret about the redeemed shull

The mystery of Calvary was performed by Jesus Christ; as Saint Abba George of Gassicha told us, "He became the altar of sacrifice, the cross; Calvary, where His flesh was crucified and His blood was shed, was a wonderful mystery in which the knot of life lasted for five thousand and five hundred years was untied. When we consider the mystery of those who are not of flesh and blood, and the demons were conquered, it is said that "the thing of the cross is glorious."



As the exemplary Isaac who carried the wood of the sacrifice on his back, so the Second Adam, who knew no sin, fell while carrying the cross on the Via Dolorosa (the path of suffering) and instantly raised up the whole world -- He fell while carrying the cross that raised up the whole world instantly; but he did not perish. (St. Yared)

He is our peace, and He was crucified on the mountain called "the Skull," where He had previously prophesied, saying, "I will make salvation, I will make it manifest." He killed our enemy with His cross, stretching out His hands to the right and left, to unite the people and nations. (Psalm)

"He was crucified, and He was buried, and



He was buried, and His side was pierced, and blood and water were poured out from His side; and the skull of Adam, which is buried at the foot of the cross, has come back to life." (Mezegebe Hayamoant 5÷35)

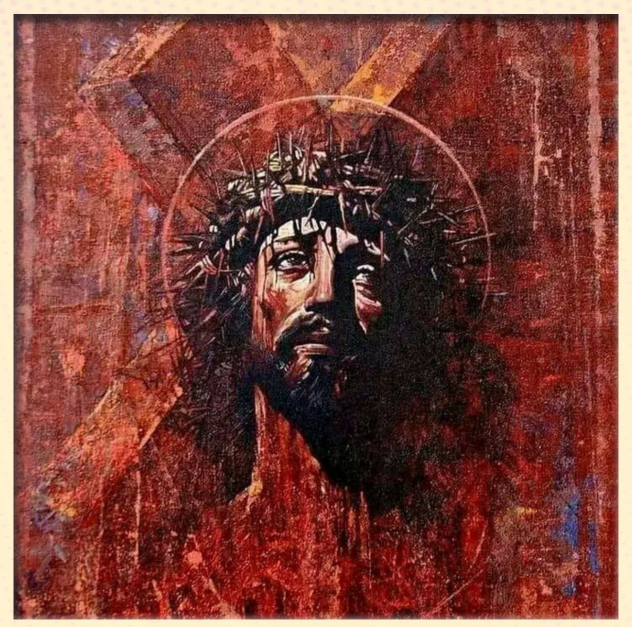
In a profound religious and historical mystery that touches the heart, as well as in literature, Our Lord Jesus Christ condemned sin in His flesh, so that humanity could be freed from the power of sin that brought death through His crucifixion. (Romans 8:3:4)

The Lamb of God, who had the keys of death and hell in his hand, who had shed his precious blood on Calvary and accomplished his work of redemption, when he was crucified, he cried out with a loud voice, "It is finished" (John 19; Rev. 13:8). The place where the glory that had been lost was found on the cross, where the word Christ on the cross was heard "it is finished," is called Calvary. (Rev. 5:12)





#### The beauty that never fades, found in the fruits of the land



As the most honored Prophete, Isaiah foretold in his prophecy, "In that day the branch of the Lord shall be for beauty and honor, and the fruit of the earth for pride and beauty to those who have escaped of Israel," the imperishable beauty is restored in the fruit of the earth (in the Holy Virgin Mary). (Isa. 4÷2; 44÷3; St. Yared's Tsome Degwa, page 380; Book of Ar-

ganon by Abba Giorgis 4÷15)

The beauty of that wonderful Lord, who was said to be "the most beautiful of all the sons of men," has been transformed from the brutal beatings of the Roman soldiers and the endurance of the passion on the cross into a story mingled with our life that says, "There is no form or beauty that we may like." (Is 53:2)



Our God, the longing of all creation, suffered on Calvary to beautify (sanctify) us through the suffering He endured on the cross. Where is the writer of the cross? We have seen "the King in the beauty of his love" face to face, until we are astonished, like the prophet, asking, "Where is the justice?" (Isaiah 33:17; Romans 8:19)

The mystery of our beauty begins with the suffering on the Cross, which Christ received as our substitute (redemption), in which we observe our life was crucified, our old body was removed, and we found our spiritual beauty and sonship, and entered into the wedding of joy.

Therefore, the fruit of the earth, the world, is the suffering and death that Christ willingly accepted, in which we find beauty. Saint Yared explains that the Church, which was not stained by the blood of the Lord, was made beautiful by your death, freed by your slapping, was saved by your cross, redeemed by your blood, and that we have returned to our former appearance in imitation of Lord, and that the heavenly glory that awaits us in the future is great.

We believe in the great victory, who sealed his testimony with his blood by saying, "O death, where is your sting? O hell where is your victory?" as Saint Paul said (1 Cor. 15:55; Heb. 1:3), revealed in the work of redemption accomplished by the Savior, who is seated at the right hand of His Majesty in heaven.

Calvary is the name of the place where the

love of the cross was revealed, the glory of the resurrection was seen on Golgotha, and the mystery of the glory of the crown of thorns was fulfilled, the "skull" was glorified with the blood of the covenant. (Isa. 28:11; Heb. 10:29)

#### The legal case filed, but the indictment was unchanged

The inscription "King of the Jews," written on the cross on which we were redeemed from the curse of the law, was a sign of accusation, written to show that Christ was a lawbreaker; but to Him, His eternal kingdom was publicly declared, and the debt written by commandments, which was against us, was canceled by divine wisdom. (Matt. 27:37; Gal. 3:13; Col. 2:14)

On the other hand, the governor placed the inscription "Jesus of Nazareth, King of the Jews" at the top of the cross, so that the Roman Pilate, Herod, and the Hebrew High Priest Caiaphas could read the inscription and mock them, saying, "The Jews have crucified their king that would free them." (Gospel Commentary; reading of the Passion week)

It is confirmed in the Gospel of John that the Jews who were quick to betray Jesus, led by their envy asked the Roman ruler, "don't Write this," however the king said, "I have written, what I have written." Yet, it was not because of him but by God, who is the head of all authorities. (James 1:15)

This miracle was performed at Calvary, and it is interpreted in a way that describes the king-



ship, saying, "The power of God was upon Pilate, which compelled him not to change what he had written."

By performing His three miracles in heaven and four miracles on earth, we understand that it was not an ordinary man who was crucified on Calvary for us, but God who gives life to all creatures. (Commentary from Debre Gerizan) The name of the place where the unchangeable indictment placed at the top of the cross, where the kingship of the head of all authorities was proclaimed, and where the Pact of our debt was erased, is Calvary.

### The bed of suffering: the Garden of wedding feast: Calvary:

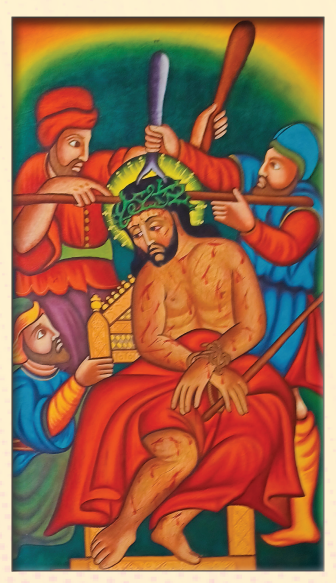
This mysterious mountain, naturally shaped like a head, mysteriously embracing the three heads, was sanctified by the blood of the covenant shed on Good Friday. Abba Giorgis, known as the literary lampstand of the fourteenth century, also said in his essay on the sanctification of Calvary: "Calvary was sanctified by the blood of Jesus Christ; Golgotha was sanctified by the purity of His flesh; Golgotha was glorified by His flesh; Calvary was planted as the bed of suffering; Calvary became the garden of wedding feast." (Abba Giorgis of Gasicha)





The wedding Lamb, where we are called to be blessed, and where all will be brides, is prepared in the wedding feast of Calvary, according to the Revelation of John. If we are separated from those who fight against the Lamb, we will be saved from eternal death and hellfire, and if we wear the robe that is adorned by the Lamb (act blamelessly), our tears will be wiped away, and our reproach will be removed.

Indeed, it is said not to abandon our righteousness, as it is written, "The Lord God will wipe away tears from all faces on his holy mountain, and he will remove insults from the earth," our tears were wiped away on the cross of Calvary, and the prophecy was fulfilled literally (Isa. 25:7-9). The three heads are then, the Healer, the Crushed head, and the Healed One; were hold together; the mysteries that were accomplished on the mountain (Calvary), by the Savior of the generation and the Wiper of Tears.



#### The Head of the Healer

The Roman soldiers struck our Lord, the Head of Life, who would die even for the murderers, and who would heal our wounds by scourging with their unbreakable rod that was used for punishment. They crowned the Head of Life, who would wear the crown of glory and praise, with thorns. (Matt. 27:29; 2 Cor. 11:25)

The sinless king of life, Christ, by the crown of thorns on his head and by his passion, fulfilled the prophecy that said, "He who is acquainted with grief, and who has borne the iniquity of us all, will justify many." By smiting himself, he removed the deeply rooted sin that had grown in the flesh of Adam and justified many. (Isa. 53:3-11)

Christ, the head of all creation, who was struck with a spear, "He broke the mighty arrow -- the head of the one who broke it (the authority of Satan)" (Ps. 75:3). The place where the head of the serpent who



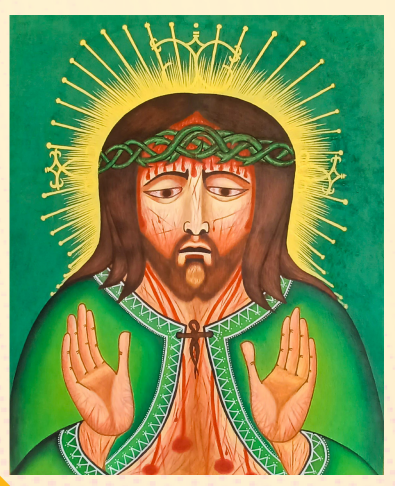
wounded our skull and broke our hearts was crushed is called Calvary.

#### The crushed head:

Since the crushing of the serpent's head at Golgotha, the source of all evil, and the healing of Adam's head had been God's plan for many ages, the serpent's head, which had withered through committing and perpetrating sin, was crushed by the divine power at the heel of Christ, who thought he would crush it when the cross was planted on Calvary.

The head of the serpent is crushed, so that it may not rise again, and so that we may not return to it, so that we may consider it dead and not even think of it as being alive (Saint Abba Georgis of Gassicha).

Not only was the head of the serpent crushed so that it would not rise again, but also the heads of the wicked who do not repent and who imitate him in their deeds, as the prophet had fore-told (Ps. 74:10). On Calvary, the crushing of the dragon's head, which bore the sting of death, finalized and God takes us in a mysterious chariot to the end of the victory and to the head that is healed.



#### The healed head:

God foresaw something greater for Adam, who had abandoned his righteousness, despised his word, and separated himself from his glory. Therefore, He gave him the promise, "I will save you; I will heal you" (Exodos 15:20; Book of Clement).

"A sick person prays to the physician to heal him according to the promise he made to him, but he cannot heal himself." Adam's skull, which was wounded by the serpent's venom, was buried at Golgotha, awaiting its healing until the day of healing arrived.

When the time came for which



not only, he but also his sons and prophets had been eagerly awaiting, "The Healer came from the heavens to heal the sick, and the medicine was found in the house of David." (The Book of Mysteries)

The Healer, our lord Jesus Christ, who were anticipated from the house of David, by His grace for His creation, crushed the head of the serpent and healed the head of Adam. (Isa. 61:1)

The head of the healer, who came from the seed of the woman, healed the head of Adam His head was struck for us, so the serpent that wounded our head and broke our heart (with the venom of the serpent) was removed. (Gen. 3:15; Isa. 61:1). Therefore, the mystery of Calvary, where the wounded head was healed, is wonderful. It is also astonishing that it is called the place of the skull.

One of the church scholars who emerged like a golden nugget, Head of Scholars Honorable Aleqa Ayalew Tamiru, who was the chairman of the Council of scholars, explained this wonderful mystery and the mystical meaning of the word "Calvary" as follows.

"The meaning of the Calvary, where Christ was crucified is the place called the skull' is to demonstrate that from that day of the crucifixion, until the Day of Judgment, it will remain in the heads of believers. This means Christ's love, His suffering, and His crucifixion will remain in our heads. It will always remain in the heads of believers as if it were crucified, and it will never leave them." "Calvary is our own

head; it remains in our heads so that it will not be forgotten or disremembered. Our skull is our own head," Aleqa Ayalew interprets in a very deep manner.

Every time we think and read about the mystery of the serpent's head being crushed and Adam's head healed, based on the testimony of the Holy Scriptures and the interpretation of our scholars, there is a truth that shines like the light of the cross. Therefore, we must understand that our calling is to proclaim the glory of the cross in our lives, standing on the rock of Love, for there is no greater love than to lay down one's life for one's friends. (John 15:13) and it is our spiritual responsibility.

Along with this, we should be active peace-makers by following the best path, not forgetting that living in peace in the country that God has given us to live in until we go to Him, celebrating the holidays with love, and enjoying the joy (benefit) not only for others but also for our own lives. As it says, "When peace dwells within me, my body delights in joy,"

Therefore, since there is no body apart from the Head, may God help us to remain steadfast in this doctrine of life, to imitate Christ in His reproach and suffering, to preach the mysteries of the cross; and may God help us to do good works for our country and our Church.

"Praise be to God, who suffered and died according to His will"